|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

## THE NYĀYAPRAVEŚA

Part I

Sanskrit Text with Commentaries

Critically edited with Notes and Introduction

by

ANANDSHANKAR B DHRUVA,

MA, LLB, D Litt, IES (Retired)

Ex-Pro-Vice-Chancellor, Banaras Hindu University, Varanasi



Oriental Institute Baroda 1968 First Edition 1930
Second Edition (Reprint): 1968
Copies. 500

Published with the financial assistance of the Ministry of Education, Government of India.

Reprinted by photo offset process at the Perfect Colour Printers, Modikhana, Baroda for Ramanlal J Patel, Manager, The Maharaja Sayajirao University of Baroda Press (Sadhana Press), Near Palace Gate, Palace Road, Baroda and published on behalf of the Maharaja Sayajirao University of Baroda by Dr. Bhogilal J Sandesara, Director, Oriental Institute, Baroda, August, 1968

Price Rs. 22/\*

Copies can be had from .-

### The Manager,

THE UNIVERSITY PUBLICATIONS SALES UNIT, M. S. University of Baroda Press (Sadhana Press), Near Palace Gate, Palace Road, BARODA.

#### FOREWORD

The first volume of Gaekwad's Oriental Series, viz the Kāvyamīmāmsā of Rājašekhara, was published in 1916, and after that, more than 150 Volumes are published in the Series, and a number of others are in the Press or under preparation. Meanwhile many works published earlier have gone out of print, and it was necessary to reprint as many of them as possible. It has, now, become possible to reprint at least a few such texts with the help rendered by the Ministry of Education, Government of India, under their scheme to republish out of print Sanskrit works

The Nyāyapraveśa, Pt I (Sanskrit Text), ascribed to famous logician Dinnāga by some scholars and to his pupil Śankarasvāmin by others, is one of the works selected for reprint under the scheme. It was edited by Acharya Anandshankar B Dhruva, and was published in 1930 as no 38 of the Gaekwad's Oriental Series (It may be noted here that the Nyāyapraveśa, Pt. II, containing a Tibetan translation of Sanskrit Text, edited by Pt. Vidhusekhara Bhattacharyya, was published in 1927, as G.O.S. no 39.) This is an important text of Buddhist logic, all the more remarkable because it was published along with a commentary by famous Jaina scholar, Haribhadrasūri. The learned editor, Acharya Dhruva, has added his own Notes in English I trust that the reprint of this text will be welcomed by the students of ancient Indian philosophical literature in general and those of Buddhist logic in particular

I take this opportunity to thank the Ministry of Education, Government of India, for giving generous financial aid towards the publication of this Volume.

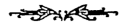
B. J. Sandesara

Director

Oriental Institute, Baroda, August 31, 1968



### INTRODUCTION.



### I The Author of the Nyaya-praves'a.

When nearly ten years ago my lamented friend and pupil, Mr. C. D. Dalal, asked me to undertake some publication for the G. O S., and on my consenting to do so wanted me to choose beween Tattvasamgraha and 'Dinnaga's Nyayapraves'a,' my choice fell upon the latter. version of the work had been noticed by Dr Satischandra Vidyābhūsana in his 'History of Mediceval Indian Logic,' but its Sankrit original, he thought. "was lost", and therefore the discovery of the Sanskrit Mss was expected to be hailed as a valuable find. Moreover, Dinnaga, to whom the work was attributed, was one of the greatest figures in the history of Buddhist philosophy, and consequently in editing his work, I imagined I would be bringing to light the next great milestone in the history of Buddhist logic in the journey backwards from Dharmakîrti, to whose work I was introduced in 1890 in Dr. Peterson's room in the Elphinstone College, Bombay, when that scholar was engaged in editing Dharmakîrti's Nyāyabindu with Dharmottara's Tikā. Furthermore, I had a lurking hope that the Tibetan version might turn out to be a mere summary, in which case this new find might very well prove to be 'a peak of Darien' revealing a vast stretch of some new land of philosophical thought.

On looking into the Mss I was not a little disappointed. The Sanskrit text was found to be the exact original of the Tibetan version which had been translated into English by Dr. Vidyābhūṣaṇa, and so far although a valuable find, it made no addition to our knowledge of Buddhist logic Moreover, to my great surprise I saw that in the Mss the name of Diṇnāga was nowhere given as the author of the Nyāyapraves'a! A gleam of hope that I might still be able to show that the work was Dinnāga's burst upon me when I read the word 'दिङ्गात्रसिंद्ये' in the concluding verse. But my faith in the surmise that this might be suggestive of Diṇnāga's authorthip was very much shaken when I found that the Sanskrit commentator of the work—although usually Sanskrit commentators are very keen-sighted and speculative in this respect—saw no such suggestion even though he had referred, just a line before, to Pramāṇasamuccaya which is a

wellknown work of Dinnāga's. I had, therefore, to turn for evidence to those famous works of Indian Logic which contain direct or indirect references to Dinnāga, viz., the Nyāyabindu and its Tikā, the Nyāyavārtīka and its Tikā, and the S'lokavārtīka and its Tīkā. In the years which have elapsed since then, the results of my investigation have been largely anticipated by scholars who have worked upon these and other materials with the help of the Tibetan version. This was only natural. The Mss which could have been easily put into print in less than two years had been lying with me for ten, and although this was mainly due to causes beyond my control it was impossible to expect that the tide of research should wait for the personal convenience of any man. Today, therefore, my task consists merely of holding the scales even between two contending parties and exercising the privilege of a judge in criticising the evidence of both.

On the question—Who is the author of the Nyāyapraves'a?-scholars are ranged in two groups, which may be termed the Tibetan school and the Chinese school in accordance with the source of the evidence on which they rely. Dr. Satischandra Vidyābhûṣaṇa, Pandit Vidhushekhara Bhattacharya and Dr. Keith (the last somewhat cautiously) belong to the former; Prof. Ui, Sugiura, Tucci, Tubianski and Mironov to the latter. The first group depending upon Tibetan evidence regard the Nyāyapraves'a as a work Dinnāga's, while the second on the strength of Chinese evidence attribute it to S'ankarasvāmin, a disciple of Dinnāga.

Some years ago, as a result of his study of the Tibetan Mss Dr. Satischandra Vidyābhusana mentioned the Nyāyapraves'a as a work on Logic by Dinnāga, and the Sanskrit text which is now being published was found to agree so completely with the Tibetan version as translated into English by Dr. Vidyābhūṣaṇa that Mr. Dalal, who had acquired the Mss of the Sanskrit text for the Baroda State, was also led to believe that the work was Dinnāga's. This prima facie view has been subsequently supported with considerable external and internal evidence by Pandit Vidhushekhara Bhattacharya in the Introduction to his Tibetan edition of the work recently published as "Nyāyapraves'a Part II" in the G. O. S. His evidence is as follows:—

- (1) T' says "इति न्यायप्रवेशद्वारं महाचार्यदिङ्नागकृतिः सम्पूर्ण ।; and so reads T': प्रमाण-शास्त्रं न्यायप्रवेशो नाम महाचार्यदिङ्नागकृतिः संपूर्णाः" ।
- (2) Commenting upon the introductory verse of his Pramana-samuccaya which contains the lines:—

" प्रमाणसिद्धये स्वनिवन्धवृन्दतः ' करिष्यते विप्रसृतं समुचितम् ॥ "

- (a) Dinnāga says in his vṛtti ".....स्वप्रकरणन्यायद्वारादिभ्य (=न्यायप्रेवशादिभ्य ) इहैकत्रोचित्य प्रमाणसमुचय आरब्धव्यः ॥ "
- (b) Again, Jinendrabuddhi, commenting on the same in his Vis'ālāmalavati, says:—"यदि तदर्थमारव्यव्यस्तदा नारव्यव्यः । प्रमाणसिदिई न्यायद्वारादि-(=न्यायप्रवेशादि)–स्वनिवन्धेन त्वया साधितत्वात् ।"
- (c) And the same writer says a little further on: "स्वानेवन्धो न्यायद्वारादिः ( =न्यायप्रेवेशादिः ) प्रमाणिनेषयप्ररूपणरहितः । तथाहि । तत्र 'प्रत्यक्षं कल्पनापोडमिति' प्रत्यक्षलक्षणम् । (N. Pr Skt p 7, l, 13) अस्यालम्बनं न विरुद्धम् । तस्माद् द्विचन्द्रादिशानमपि प्रत्यक्षमेव प्रसज्यते ।"

Note—Pandit Vidhushekhara equates 'न्यायद्वार' with 'न्यायप्रवेश' in the above extracts on the strength of a note in the colophon of  $T^2$  (pp. 28-29) that "in a Chinese book it is seen as  $Ny\bar{a}yapraves'a$  while in Tibet it is now known as  $Ny\bar{a}yadv\bar{a}ra$ ".

This equation however, does not seem justified. For, as pointed out by Dr. Tuca, "in the colophon to the Nyāyapraves'a, translated into Tibetan from the Chinese (Cordier, iii, p. 436), it is already said that this work must not be identified with the Nyāyamukha [Dr. Tuca's reading for Nyāyadvāra] which is quoted in the commentary on the Pramāṇa-(samuccaya).". The note in the colophon of T² to which Pandit Vidhushe-khara refers should, therefore, be explained in some such way as this, that the Tibetans had not seen either the Nyāyadvāra or the Nyāyapraves'a, and had heard only of the former, and consequently when they saw Nyāyapraves'a they thought that it was the same as Nyāyadvāra

- (3) There are references to Dinnāga's logical tenets in Kumārila's S'lokavārtika some of which are traceable, almost verbatim, to the Nyāyapraves'a, a few of these being expressly attributed to Dinnāga by Pārthasārathimis'ra, the commentator of the S'lokavārtika. These are as follows:—
  - (a) निह श्रावणता नाम प्रत्यक्षेणावघायते—\$'1-vārt (Anu-P, 60) दिङ्नागस्त्वदं प्रत्यक्षविरोघोदाहरणीमच्छति । तिभराकरोति न हीति—Pārthasārathio

Now compare the illustration of प्रत्यक्षविस्त in the Nyāyapraves'a: प्रत्यक्षविस्त्रो यया अश्रावण शब्द इति

- (b) धर्म्युत्तयाहं यतो जात सा वन्ध्या जननी मम—S'l-vārt (Anu-P, 63a)
  Compare स्ववचनविरुद्धो यथा माता मे वन्ध्येति (N. Pr P.2, ll 17, 18).
  Note—The commentator of the S'lokavārtika does not say that the passage the S'l-vārt is taken from or found in any of the works of Dinnāga.
- (c) चन्द्रशन्दाभिधेयत्वं शशिनो यो निषेधति।
  स सर्वेलोकसिद्धेन चन्द्रज्ञानेन वाध्यते। S'l-vārt (Anu-P, 64b,65 a)
  Compare शशी न चन्द्र-—found in Ch and T' of the N. Pr., but
  - Compare राशी न चन्द्र —found in Ch and T' of the N. Pr., but not in T' or the Skt. text where the illustration is "शुचिनरशिरः धपालं प्राण्यद्गत्वाच्छद्भश्चितवत्".
- (d) The last illustration—शुनिनरशिर:कपालं etc.—occurs in Pārthasārathimis'rā's commentary with the only difference that शह्च is omitted, which makes no difference in sense. This is given in the Nyāyapraves'a as an illustration of लोकनिस्द.
  - Note.—In Pārthasārathi's commentary it is introduced with the words य एव तु श्रुतिस्मृतिविरुद्धोऽर्थ प्रतिज्ञायते" and is regarded as a case of 'आगमवाय', and not 'लोकविरुद्ध' (= धवेलोकप्रसिद्धिविरुद्ध as it is called there) as supposed by Pandit Vidhushekhara. The learned scholar seems to have been misled by the printing in the Chowkhamba edition of the Commentary on the S'lokavārtika where the passage on 'आगमवाय' beginning with "य एव द्व etc." has been mixed up with the paragraph on लोकविरुद्ध.
  - (e) पारार्थ्ये चक्षरादीनां संघाताच्छ्यनादिवत् S'l-vārt (Anu-P, 105 a)

    Compare परार्थाश्रक्षरादयः संघातत्वाच्छ्यनासनाद्यङ्गवत् (आसन omitted in T<sup>2</sup>
    N. Pr.) which is given as an illustration of धर्मविशेषविपरीतसाधन (a variety of विरुद्ध ) in the Nyāyāpraves'a

Of these, as pointed out by Dr. Tucci, (a) and (c) are found also in the Nyāyadvāra (=Nyāyamukha as it is called by Dr. Tucci), and so drop out of the argument altogether; (b), (d) and (e) occur in the Nyāyapraves'a but not in the Nyāyadvāra, which, however, does not prove that they have been drawn from the Nyāyapraves'a. The name of the fallacy of (b) occurs in the Nyāyadvāra (=Nyāyamukha of Tucci) though not the illustration, which although found in the Nyāyapraves'a need not have been drawn from it,

As regards (d) it is given by Parthasarathi as an illustration of आगमिक्द and consequently it is certain that it is not taken from the Nyayapraves'a where भागमनिरुद्ध is illustrated quite differently, and the example under discussion is called लोकविरुद्ध. Lastly, (e) is a well-known argument of the Samkbya. In regard to this Dr. Tucci says: "The example was not invented by Dinnaga, who rather took it from the Samkhya-Karika 17." He has, however, missed the point. In the Sāmkhya-Kārikā it is not given as a fallacy, but as a valid argument. As a fallacy it is given in the Nyāyapraves'a, and so also in the S'lokavārtika Pandit Vidhusekhara could therefore argue that the latter had borrowed it from the Nyaprave'sa and not from the SamkhyaKarıka The argument however, cannot establish the main thesis. For, assuming for a moment that the author of the S'lokavārtika has borrowed the illustration from the Nyāyapraves'a, how does it follow that Dinnaga is the author of the Nyayapravas'a? As a matter of fact the assumption too is unwarranted. For, on a subject like the existence and nature of आसन् the Buddhist could not have been the only critic of the Sāmkhyas, and consequently the Sāmkhya-Kārîkā under consideration must have been criticised in several non-Buddhist as well as Buddhist works.

To sum up Two conditions would be necessary to justify the conclusion that Dinnāga is the author of the Nyāyapraves'a; 1st, that a certain passage occurs in the Nyāyapraves'a only, and 2ndly, that it has been attributed to Dinnāga The only passage which has been connected with Dinnāga by Pārthasārathimis'ra is No 2 (a), but it occurs also in the Nyāyadvāra (=Nyāyamukha) and thus breaks down as an argument to prove Dinnāga's authorship of the Nyāyapraves'a.

Against this, the Chinese school stands for S'ankarasvamin's authorship of the Nyāyapraves'a, which according to Sugiura was "intended to be an introduction to Dinna' [Dinnāga's] work " Prof. Ui after laying bare the confusion in Dr. Vidyābhūsana's treatment of certain numbers in Nanjio's Catalogue concludes. "The ascription of the Nyāyapraves'a to Dignāga is not correct." But the most detailed criticism of the Dinnāga theory has been put forward by Mr. Tubianski, who contends that "the Nyāyapraves'a was not the work of Dinnāga" He compares the Nyāyapraves'a with the Nyāyadvāra which is unquestionably a work of Dinnāga's, and as a result he finds:

<sup>(1)</sup> That the Nyāyapraves'a has some fallacies in the list of ব্যামানত which are not found in the Nyāyadvāra.

(2) The ব্ৰুখানান্ত, fourteen in number as enumerated in the Nyāyādvara and the Pramāṇasamuccaya, are not found in the Nyāyapraves'a

(3) The terminology of the Nyāyapraves'a is more lucid than that

of Dinnaga's works.

(4) Dharmakirtı, the author of the Nyāyabindu and known as a Vārtikakāra of Dinnāga, uses the term इष्टविचातकृत् instead of धर्मविशेषविषरीतसाधन of Nyāyapraves'a.

From these data Mr. Tubianski concludes that the Nyāyapraves'a is not a work of Diināga.

Reviewing these arguments, Dr. Keith thinks that of them is conclusive, the discrepancies between the Nyāyadvāra and the Nyayapraves'a being such as can be satisfactorily accounted for on the hypothesis that the Nyavapraves's was later than the Nyavadvāra. Though both of them were works of the same Thus, in the Nyāyapraves'a Dınnāga, as further 8 result of cogitation. has discovered more types of पक्षाभास than he had done before; and, if he has dropped the fourteen द्यणाभासs in the Nyavapraves'a, it is because he has seen no valid ground for continuing the Brahmanicai tradition of 'जातिक' (the equivalent of दूषणाभास in Brāhmaṇa Logic) which he had followed in his earlier works; that the Nyāyapraves's is written in a more lucid style than the Nyāyadvāra only proves that it is a later, and therefore more polished, work than the Nyayadvara. Mr. Keith, however, disposing of Mr. Tubianski's argument against Dinnaga's authorship of the Nyayapraves'a, differs from Pandit Vidhushekhara in so far as the latter regards the Nyayadvara to be the same as Nyayaprayes's according to a Tibetan tradition. "There is no real doubt," says Mr. Keith, "that the Nyayadvara (not to be identified with the Nyayapraves'a) was used in the Pramanasamuccaya, and the definition [of प्रत्यक्ष ] was taken thence." At the same time he suggests that the word 'आदि' of 'न्यायद्वारादि' in 'स्वप्रकरणन्यायद्वारादिभ्यः' in the Pramāṇasamuccaya-Vrtti of Dinnaga and elsewhere may well include न्यायप्रवेश, and thus not exclude the possibility of the Nyāyapraves'a being one of the works composed by Dinnāga, This position of Mr. Keith, however, destroys the value of Pandit Vidhushekhara Bhattacharya's ground No. 1.

Dealing with the other grounds of Pandit Vidhushekhara, which consist of certain supposed references to the Nyāyapraves'a in Kumārila's

S'lokavārtika and Pārthasārathimis'ra's commentary thereon, Keith says that the references "are not conclusive evidence in the absence of any definite mention of that text [Nyāyapraves'a] and of any proof that the doctrines cited are not found in other parts of the writings of Dignāga.' This is just that weak link in the chain of Pandit Vidhushekhara's argument No. 2 which I have pointed out above (see p. 1x). Mr. Keith concludes this part of his article with the characteristic remark "It appears to me, therefore, that from the evidence adduced by Mr. Vidhushekhara Bhattacharya and Mr. Tubianski alike no certain conclusion can be drawn." The external evidence which Mr. Tubianski has adduced to support his denial of Dinnāga's authorship of the Nyāyapraves'a is that the Chinese who know of both the Nyāyadvāra and the Nyāyapraves'a and who have made the Nyāyapraves'a the basis of their logical studies had evidently 'larger materials for ascription' than the Tibetans, and they have ascribed the latter to S'ankarasvāmin and not to Dinnāga, although they know of both.

With all the arguments of Pt. Vidhushekhara, with the exception of No 1., thus removed from the field, and those of Mr. Tubianski shown to be inconclusive, the whole controversy reduces itself to a conflict between two traditions—the Tibetan and the Chinese. As against, Tubianski's plea of the greater reliability of the Chinese tradition in view of the Nyāyapraves'a being a work of special study in China, Mr. Keith observes that, as pointed out by Pt. Vidhushekhara Bhattacharya, one of the two Tibetan versions (T2) was based on the Chinese version and this fact reduces materially the strength of the arguement from the Chinese tradition. As Pt Vidhushekhara cautiously observes "at least at the time of the translation (T' from Chinese into Tibetan) S'ankarasvāmin as the author of the work was unknown not only in Tibet but also in China". The strength of the Chinese tradition in favour of S'ankarasvamin's authorship is still further reduced if we accept Pt. Vidhushekhara's argument that No. 4 of Itsing's list of Dinnaga's works is to be identified with the Nyayapraves'a. thinks that Itsing's 1 st of Dınnaga's works contains nothing that can be identified with the Nyāyapraves'a "But", observes Mr. Keith, "that is hardly the case. No 4 of Itsing's list [The S'astra on the Gate of the Cause"] appears to be the Hetudvaras'astra or Hetudvara "and he refuses to accept Tubianski's objection that "it cannot aswer to Nyayapraves'a, as the last does not treat exclusively of hetu." On the contrary, he sees "decidedly more

validity in Mr. Vidhushekhara Bhattacharya's view that 'Hetudvāra and Nyāyadvāra (equivalent to Nyāyapreves'a) mean the same thing.'' I am unable to agree with Dr. Keith and Pandit Vidhushekhara in identifying हेन्द्वार with न्यायद्वार and न्यायद्वार with न्यायप्रवेश (I wonder how Mr. Keith accepts the second identity having himself distinguished न्यायप्रवेश from न्यायद्वार in a preceding paragraph). It seems to me that a clear distinction is meant by Dinnāga between हेन्न and न्याय in the titles of his books, the latter being used in the widest sense of Reasoning while the former means only the Middle Term. Such a confusion would be particularly surprising in Buddhist Logic where पक्षायास and ह्यान्यायस are clearly distinguished from हेन्यायस. For this reason I am rather inclined to agree with Dr. Vidyābhūsaṇa in identifying Itsing's No. 4 Hetudvārasasāstra with Hetucakra-hamaru (rightly read Hetucakradamaru by Tucci and Randle.).

The Chinese school has to account for what Tubianski calls the 'Tibetan blunder.' This is how Tubianski explains it: The Tibetans knew of the Nyāyadvāra from Diūnāga's own references to it in his comments on the Pramāṇasamuccaya, but as they had no version of it they thought that the Nyāyapraves'a which was really a work of S'ankarasvāmin, but not so known to them, to be the same as the Nyāyadvāra, and consequently believed that Diūnāga was its author. This, he adds, is "evident from such a title as the Nyāyapraves'advāra given by him to one of the Tibetan versions". With reference to this Mr. Keith remarks that "there is not the slightest evidence of ignorance on the part of the Tibetans, the Tibetan index giving an express warning against confusing Nyāyapraves'a with Nyāyadvāra". This, however, is not altogether true. That there was some confusion in Tibetan between Nyāyapraves'a and Nyāyadvāra is shown by Pt. Vidhushekhara, who on the basis of this confusion has attempted to identify the two works

If we have thus failed to arrive at a definite conclusion regarding the authorship of the Nyāyapraves'a, it is because no single piece of evidence, nor even the general weight of the whole, which is at present available, is found to be conclusive. We must, therefore, wait for more light for the solution of this problem, which, we may hope, will come some day out of the Tibetan and Chinese libraries of Mss, of which large m-sses still remain to be explored, published and studied. Mean-while,

I may be permitted to record my personal opinion, based on the general trend of the evidence discussed above, tentatively as follows:—

The Nyāyapraves'a is a work composed by S'ankarasvāmın to facilitate entrance into the Nyāyadvāra (="The Gate of Logic") which is a work of his master Dinnāga.

In the interests of correct historical scholarship, it was necessary to consider whether the Nyāyapraves'a was a work of Dinnāga's or S'ankarasvāmin's. But the master and the pupil being contemporaries, there are several related problems to which it makes no difference whether we attribute this work to Dinnāga or to S'ankarasvāmin. Thus, for example in discussing the chronological relationship of certain other works of literature and philosophy to the Nyāyapraves'a, we may very well consider them in relation to Dinnāga, who is far better known than his pupil S'ankarasvāmin.

### II. The Nyayapraves'a and the Manimekhalai

The question of the authorship of the Nyāyapraves'a and its date have recently come into prominence in connection with chapter XXIX of a Tamil work called the *Manimekhalai*, which is almost identical with the whole of the Nyāyapraves'a Professor S. Kuppuswami S'āstri of the Madras University has presented in parallel columns the striking coincidence of the logic of Araavanavatikal, the Buddhist teacher of Manimekhalai in the romance, with that of Dinnāga, the author of the Pramāṇa-Samuccaya, whom he has assumed to be the author of the Nyāyapraves'a also on the authority of Dr Satischandra Vidyābhūsana. The points of coincidence brought to light are—

- (1) The doctrine of two प्रमाण्ड, प्रत्यक्ष and अनुमान, with just one word added, viz, सम्यक्.
- (2) The definition of प्रत्यक्ष which is confined to the निर्विकल्पक variety.
- (3) The five अवयवड, from which only three have been recognized, viz., पक्ष, हेतु and दशन्त.
- (4) The nine पक्षामासंs, viz , प्रत्यक्षविरुद्ध, भागमविरुद्ध, स्ववचनविरुद्ध, लोकविरुद्ध, अप्रसिद्धविशेषण, अप्रसिद्धविशेष्य, अप्रसिद्धोमय and अप्रसिद्धसेवन्ध
- (5) The three हेत्वाभासs, viz, आसिद, अनैकान्तिक (=अनिश्चित) and विरुद्ध, of which the first is subdivided into four viz, उभयासिद्ध, अन्यतरासिद्ध, सिद्धासिद्ध (?) and आश्रयासिद्ध; the second into six, viz., साधारण, असाधारण,

सपक्षेकदेशगृति विपक्षन्यापिन्, विपक्षेकदेशगृति सपक्षव्यापिन्, उभयेकदेशवृत्ति and विस्दान् व्यभिचारिन , and the third into four viz. धर्मस्वरूपविपरीतसायक, धर्मविशेष-विपरीतसायक. वर्मिस्वरूपविपरीतसाधक, and धर्मिविशेषाविपरीतसायक.

- (6) The five साधर्म्यदृष्टान्ताभासङ, viz., सावनधर्मविकल, साध्यधमेविकल, उभयधर्मविकल, अनन्वय and विपरीतान्वय; and five वैधर्म्यदृष्टान्ताभासङ, viz., साध्याव्यावृत्ति, साधनाव्यावृत्ति, अव्यतिरेक and विपरीतव्यतिरेक.
- (7) Mention of विरुद्धाव्यभिचारिन् and इष्टविघातकृत् ( विरुद्ध ) अनैकान्तिक, which Dharmakîrti drops

From the extraordinary coincidence of 'definitions, illustrations, and even order of enumeration in several instances' between this chapter of the Manimekhalai and the Nyãyapraves'a, Prof. Kuppuswami S'āstri concludes that the former is based upon the latter and that "while section XXIX of the Manimekhalai cannot be assigned to pre-Dinnāga period of Buddhist logic, there are sufficient indications to place it in the post-Dinnāga period, close to the transition to certain departures advocated by Dharmakirti by way of improvement."

As against this view stands that of Dr. Krishnaswami Aiyangar who regards the chapter XXIX of the Manimekhalai as belonging to the pre-Dinnaga period of Buddhist logic. His contention is that in several respects it takes up a halting position between the old Brahmanical Nyāya and the Nyāya of Dinnaga Thus.—

- (1) In the Manimekhalai the pramanas are said to be only two, others being regarded as capable of inclusion in the second; whereas "Dinnaga, who seems to have no such qualms and actually deals with the four pramanas of the Naiyayikas, rejects the first two, after examination positively" (see the Pramanasumuccaya of Diinaga)
- (2) Similarly in the discussion of the avayavas, the Manimekhalai seems to mark a transition. It mentions the five avayavas, accepts three and does not consider the other two as they are capable of inclusion in the third. There is nothing like rejection of them as invalid as in Dinnaga."

Prof. Krishnaswami next points out that-

(3) "Dinnāga solemnly lays himself out to consider the Svārtha and Parārtha forms of syllogism...........After a serious

discussion he comes to the conclusion that the latter being included in the former it is superfluous to treat of it separately. To the Manimekhalai it does not seem necessary to discuss the latter at all.

The last fact does not seem to me to prove Prof. Krishnaswami's thesis that the Manimekhalai represents the transition stage pointing towards the logic of Dinnāga and therefore earlier than Dinnāga. On the contrary it would show that what required to be discussed in the days of Dinnāga had become an accepted truth in the time of the Manimekhalai. As regards the first point, it could be said in reply that the radical reforms of Dinnāga had reached the stage of unquestioned acceptance in the days of the Manimekhalai. Dinnāga laid down the doctrine of the two pramānas, Pratyakṣa and Anumāna, to the exclusion of all the rest But the Manimekhalai still continued what was perhaps the older attitude viz., that the two pramānas included all the others, a view similar to that of the old Vais'esikas.

It must be admitted that the resemblance between the contents of the Nyāyapraves'a and those of the XXIX chapter of the Manimekhalai is so complete that the Nyayapraves'a must be supposed to be either inserted in or extracted out of the Manimekhalai. The former hypothesis would seem to be more probable in view of the fact that the Manimekhalai was after all a romance and not primarily a work on logic. Thus, as Dr. Jacobi points out in his correspondence with Prof. Krishnaswami "in many Jarin romances there is introduced some Yati, who gives an exposition of the law, converts the hero etc. etc. but nobody has taken these teachers for historical persons." Even if we do not go as far as the learned German orientalist and deny the historicity of the Buddhist sage-Aravana Adigal-of the Manimekhalai there is no doubt that there is far less likelihood of a logician extracting a chapter of a romance verbatim and passing it off as his work than of the writer of a romance borrowing a book of logic from a logician and inserting it in his work to show off his S'astraic learning. The probability of the latter hypothesis is further strengthened by the evidence of certain lapses on the part of the borrower. For example, the writer of the Manimekhalsi substitutes three for five avayavas very unintelligently. He does not perceive that the last two ayayavas can never be included in the drattants, as he ignorantly imagines.

Impressed by the arguments which require Manimekhalai to be placed after Dinnaga, the author of the Nyayapraves'a according to the Tibetan tradition, Mr. R. Narasimhacharyar, ex-Director of Archœological Researches in Mysore, would shift the date of Dinnaga from 400 A. D. which is at present the generally accepted date, to the second century A. D. in order to meet a difficulty caused by South Indian history. The contents of the Manimekhalai, it is said, point to its being a production of the Sangam age, and the Sangam age being supposed to fall in the second century A. D, the Nyâyapraves'a which is incorporated in the Manimekhalai should be regarded as still earlier. Who is then the author of the Nyāyapraves'a? Nagarjuna, says Mr. Sesha Aiyar boldly, and assigns him to the 1st century B. C. In attributing the Nyayapraves'a to Nagarjuna Mr. Aiyar takes his stand on the statement in Bunju Nanjio's catalogue p. 270 Nos. 1223, 1224, which Takakusu has also accepted. This, however, is a mistake, Nāgārjuna being wrongly read for Dinnāga as Pandit Vidhushekhara Sastri has shown (N. Pr. Pt. II. G O. S. Introduction p. xii.) Mr. Aiyar's hypothesis is rendered highly improbable by the developed form of the treatment of logical fallacies which is contained in the work. Moreover, it would be contrary to all that we know about Dinnaga and his contemporaries as well as to both Tibetan and Chinese traditions about the authorship of the Nyayapraves'a. As Prof. Krishnaswami had to point out in rejecting Mr. R. Narasimhacharyar's suggestion "Dinnāga's contemporaneity with Vasubandhu would be difficult to call in question unless we are prepared to throw to the four winds all the available evidence of literary tradition completely. Vasubandhu cannot be taken to an anterior date such as this would imply without doing very great violence to accredited Buddhist tradition and Chinese evidence of a definite character". Besides, the date of the Sangam age which is said to be the second century A. D. is still uncertain, and it is further doubtful whether we are justified in assuming that the time to which the work (Manimekhalai) refers is "undoubtedly the time of the author."

### III. Diņnāga and Pras'astapāda.

As early as 1904, Prof. Stcherbatsky advanced his view that Dinnaga was prior to Pras'astapada. Later, however, this Russian savant reversed their order and maintained that Pras'astapada was either a contemporary or a predecessor of Vasubandhu, the teacher of Dinnaga.

Dr B. Faddegon (1918), controverting Stcherbatsky's earlier writing questioned the correctness of the view that the Vais'esika had borrowed from the Buddhist logician, namely, Pras'astapada from Dinnaga. His ground was one which deserves to be appreciated more than is commonly done. He wroter "Years and years before Dinnaga and Pras'astapada lived, there must have existed a mutual intellectual influence of Brahminism and Buddhism. When we look for instance at the different examples of hetvābhāsas and other ābhāsas which Vidyābhūsana quotes from the Nyāyapraves'a, then one circumstance strikes us immediately: nearly half of the examples have to do with the eternality or the transiency of sound." Add to this one more circumstance, and it ought to put an end to all unwarranted speculation about the originality of a particular doctrine in Brahmana or Bauddha logic as is well known several Brahmanas in that age, who may be presumed to have had training in Brahmanical S'astras, became Buddhists—and Dinnaga is a conspicuous example of this class—although the converse of this would appear to be very rare owing to the exclusiveness of the Brahmanical caste. Keith, however, has emphatically asserted that "Pras'astapada was indebted for his system largely to Dinnaga"; and even Randle, who has been very cautious in his committals in this matter is inclined to believe "that Dinnaga was earlier than Pras'astapada, although in some cases where similarity of logical tenets or illustrations is to be found between them, this may be due to Pras'astapada having borrowed from a Vais'esika writer earlier than Dinnaga rather than from Dinnaga himself" It will thus be observed that the problem of the relative chronology and indebtedness of Pras'astapada and Dinnaga is by no means simple it is particularly difficult, as we know definitely that there were Vais'esika commentators before Pras'astapada and Buddhist logicians before Dinnaga. For example, when we see that particular doctrines which are not found in the Vais'esika Sutras are found in the Pras'astapada Bhasya and are referred to by Dinnaga and even his predecessors, we may be tempted to conclude that all these Buddhist writers including Dinnaga were posterior to Pras'astapada. But, says Mr. Randle, "since there were Vais'esika commentators before P as'astapada whose comments Pras'astapada embodied in his Bhasya, it is these earlier commentators who are cited and referred to by Dinnaga and his Bauddha predecessors."

While the general force of this line of argument may well be admitted, it is impossible to rule out every parallel on the simple plea that it may have been taken by Dinnaga not from Pras'astapada but from one of his Vais'esika predecessors. Such a position would paralyse all argument from parallels. Some of the considerations which Stcherbatsky has cited in his later work to show that Pras'astapada could well have been a contemporary of Vasubandhu, the Buddhist teacher of Dinnaga, may be here noted:

- (1) Vasubandhu quotes the Vais'esika definition of संयोग not according to the text of the Sutra but according to the text of Pras'astapāda's Bhāsya, viz., "अप्राप्तयोः प्राप्तिः." "It is hardiy to supposed that both Pras'astapāda and Vasubandhu refer to an older source"—comments Steherbatsky.
- (2) The Vais esika theory of sound—that it consists of a series terminating at the place of hearing—which Vasubandhu criticises is the one found in the Pras'astapada Bhasya and not in the Vais'esika Sutras. "This artificial theory" says Steherbatsky "is not found in the Bhasya and Pras'astapada is manifestly its author." "It follows from these facts". concludes this Russian scholar giving his revised opinion, "that Pras'astapada is either a predecessor or a contemporary of Vasubandhu."

We must, however, before accepting this position consider the arguments which have been definitely advanced to prove that Dinnaga was earlier than Pras'astapada

There are several other considerations which, although they do not conclusively establish Pras'astapada's priority, constitute prima facie evidence in its favour:—

(1) One such noted by Randle is a passage in the chapter on the Bauddha-Dars'ana in the Sarva-dars'ana samgraha The Passage runs thus:

"किन्नं सामान्यं सर्वेगतं स्वाश्रयगतं वा । प्रथमे सर्वेवस्तुसंकरप्रसङ्गः अपसिद्धान्तापित्स्य । यताः भोक्तं प्रशस्तवादेन स्वविषयसर्वेगतमिति ॥...इत्यादि दूषणश्रहश्रस्तत्वात् सामान्यमप्रामाणिकम् । सदुक्तम्—"अन्यत्र वर्तमानस्य ततोऽन्यस्थानजन्मिन । तस्माद्चलतः स्थानाद्वितिरत्यतियुक्तता । यत्रासी वर्तते भावस्तेन संबध्यते न तु । तद्देशिनं च व्याप्नोति किमप्येतन्महाद्भुतम् ॥ न याति न च तत्रासीद्स्ति पश्चान्न चांशवत् । जहाति पूर्वे नाघारमहो व्यसनसंततिः ॥ " इति. It may be said that the lines quoted after "तहक्तम्" in this passage have been introduced as a criticism of Pras'astapada regarding सामान्य and it has been attributed by Dharmabhiisana (a Jama writer of the sixteenth or sevententh century A. D.) to This would show that Dinnaga is posterior to Pras'astapāda. But, against this, it should be noted that the passage is quoted not as Dinnaga's criticism of Pras'astapada's dictum, but as his criticism of the सामान्य doctrine. Moreover, the value of Dharmabhusana's attribution of the passage to Dinnaga is very much discounted by the fact that Dharmabhusana belongs to a much later age, which is some twelve hundred years after Dinnaga, when it might have been a tradition to attribute all criticins of सामान्य to Dinnaga, the great apostle, if not the founder, of the अपोहवाद. Against this, some consideration may be shown to the fact that if the passage could be quoted by a writer of the 13th century it may not be impossible for a writer of the sixteenth to know the name of its author. Assuming then that the passage belongs to Dinnaga, the prima facie deduction from this passage is further strengthened by the consideration that "Pras'astapada does not reply to Dinnaga's criticism, as he might be expected to do if he had written later than Dinnaga." (Randle). But, as Randle has pointed out, the argument is far from conclusive I would add that for the purpose of the argument it is not necessary to rely upon the passage quoted in the Sarvadars'ana-samgraha. If there be any value in an argument from silence, there is the silence of Pras'astapada who does not refer to any of Dinnaga's criticisms of सामान्य found elsewhere

(2) Vais'esika Sutra IX., ii, 1, ("अस्येदं कार्ये कारण संयोगि निरोधि समनाथि चेति है कि कम् ") enumerates the real relations which form the basis of Inference. The Sutra is in harmony with the Buddhist view which divides हेतुंड into कारण॰, स्त्रभाव॰, and अनुपराचि॰. But Pras'astapada substitutes for these particular relations the

general relation of सहच्ये and in doing so he remarks that the Vais'. Sûtra was only illustrating the different varieties of महच्ये, positive and negative, which was the general head under which all the particular varieties could be subsumed. And yet, Pras'astapāda, although he had occasion to do so, does not say one word about the Buddhist doctrine formulated by Dinnāga. This would show that Pras'astapāda was earlier than Dinnāga. After pointing out this consideration in favour of Pras'astapāda's priority, Randle adds: "The argument is only from silence. But it would have weight if supported by other lines of evidence." I think other lines of evidence are not wanting.

Another consideration which Randle regards as a strong piece (3)of evidence for placing Pras'astapada after Dinnaga proves the very opposite, owing to a basic inadvertence on his part. says with reference to 'the antinomic reason' (विरुद्धाव्यभिचारित्): "If Dinaga was the originator of the conception of the antinomic reason, viruddhāvyabhicārin, which is found in the Nyāyadvāra as well as in the Nyāyapraves'a, then it is definitely proved that Pras'astapada came later: for he refers to the viruddhāvyabhicārin by name, and gives reasons for rejecting the conception. And, he adds. "This argument has had great weight with me, in the absence of any indication that the viruddhāvvabhicārin was mentioned by any writer earlier than Dinnaga." Now, as a matter of fact, Pras'astapada does not refer to viruddhavyabhicarın by name; it is his commentator S'rîdhara, the author of the Nyayakandalî, who does so Consequently, there is no reason to conclude that Pras'astapada came later On the contrary, Pras'astapada introduces this hetvābhāsa merely as "अन्य संदिग्ध" mentioned by some ("केचित्"), and the illustration which he gives ("मूर्तत्वामूर्तत्वं प्रति मनस कियावत्त्वास्परीत्वयोरिति") does not occur in the Nyayapraves'a. Nor, is that illustration the same as that recorded by Dharmahirtı as an illustration of विरुद्धान्यमिचारिन्—a hetvābhāsa which was recognized by Dinnaga, as Dharmottara adds. obvious, therefore, that Pras'astapada had not before him the

viruddhāvyabhicārin of Dinnāga, with the illustration given in the Nyāyapraves'a or in some other work to which Dharmottara was referring; and considering that Pras'astapāda does not "refer to viruddhāvyabhicārin by name" one may presume that he was not aware of Dinnāga's terminology \*

- (4) Another small consideration weighing in favour of Pras'asta pāda's priority is that Pras'astapāda does not subdivide विद्वहेत्वाभास, while the Nyāyadvāra and the Nyāyapraves'a both give a fourfold division. This, however, is open to the reply: "This may only show that the Bauddha logicians introduced formal development into the earlier Vais'esika logic which they borrowed, and that Pras'astapāda was not prepared to accept the innovation" (Randle.)
- (5) From the clumsy terminology of the subdivision of the fallacies of Exemplification (নিহয়নামান) in Pras'astapāda as distinguished from Dinnāga one may naturally conclude that Dinnāga came after Pras'astapāda and improved on his terminology. But Randle would still place Dinnāga after Pras'astapāda and credit Pras'astapāda with "unwillingness to accept even gifts from the enemy. This is too ingenious."

In view of the evidence which has been collected and discussed above I am of opinion that the balance of probability is in favour of Pras'astapāda's priority to Dunnāga—a view which Stcherbatsky has urged against his own theory of an earlier date.

<sup>\*</sup> I have discussed this question at more length in my Notes pp. 61-65. On p 65, at the end of the first paragraph I have said "Had the "केचित्" been Buddhists Pras'astapāda would not have called the proposition "आगमविस्त" which is another word for अम्पूर्णनविस्त्" But I think I ought to modify that statement by adding. "But it is possible that Pras'astapāda may be referring to Buddhists who had taken their illustration from the earlier Vaisesikas and consequently when Pras'astapāda asks the other party to call it 'आगमविस्त' he uses the Buddhist nomenclature and not his own आगमविस्त being of a different kind which is illustrated by "आहाणेन सुरा प्या

# IV. The problem of Dinnaga's contributions to Indian Logic.

Closely connected with the above, but resting on a wider basis, is the question of the original contributions which Dinnaga is supposed to have made to Indian Logic:

(1) One such contribution, it is said, is the view that "the proposition, the point of disputation or the thesis, is a judgment not the terms of a judgment." This view is expressed in the Pramanasamuccaya Ch II † and the passage in which it occurs has been quoted by Vacaspatimis'ra in the Nyāyavārtikatātparya as Dinnāga's-which is now extracted as Fragment F ; for easy reference. The substance of the verses has been thus summarised by Vācaspatimis'ra: "अत्र दिङ्नागेन धूमादिग्नरूपघमीन्तरानुमानमिनदेशयोः संबन्धानुमानं च दूर्वायत्वाऽगिनविशिष्टदेशानुमानं समर्थिन तम्" The doctrine which is here attributed to Dinnaga and is found in a work which is indisputably his, does not appear for the first time in his logic, nor is it peculiar to him. the problem had occupied the attention of earlier logicians 18 clear from Dinnaga's reference to different views prevailing Moreover, the very tenet which is regarded on the subject. as a contribution of Dinnaga's to the logical theory is traceable to earlier writers Vatsyayana, the author of the Nyayabhasya while saying that fire was inferred from smoke (" यथा धूमेनारिन-ोरित ") in a passage where the precise form of the Probandum was not under discussion but only the different types of Inference, says in another place where the form of the Probandun required to be carefully stated for interpreting the Sutra:--" साध्यं च द्विविधम्-धर्मिविशिष्टो वा धर्म शब्दस्यानित्यत्यं धर्माविशिष्टो वा धर्मी अनित्य शब्द इति । इहोत्तरं तद्रहणेन गृह्यते ॥ " Conformably to this Uddyotakara, the Vārtikakāra, says in the Vārtika on N.S 1. 1. 33 " प्रज्ञापनीयघर्मविशिष्टो धर्मी साध्यः ".

How is it then that in the passage quoted above, Uddyotakara and his commentator—Vācaspatimis'ra—criticise Dinnāga? A careful study of

<sup>\*</sup> Sugura's "Hindu Logic" p 34 Vidyabhuşana's H I L p 281.

<sup>†</sup> See Dr Vidyābhuṣana's "History of Indian Logic" p. 282

<sup>†</sup> Fragments from Dinnaga pp 18-21 by Dr. Randle

the points which are raised in the course of the discussion will show that what they really criticise is not the doctrine of Dinnaga's in its abstract form, but the doctrine as applied to the particular case of the smoke and the fire where their locality is not visible owing to distance. As Vācaspati says · '' येपामिप देशभेदोऽनयनी दर्शनाहि तेषामिप वियद्वर्तिनी धूमलेखामम्रीलहामुपलभ्यानुपलब्धदेशान। नानुमानसंभव.' —that is to say, Dinnaga's theory will break down in the case of the smoke whose locality is invisible owing to distance ( " यत्र तु स्थिष्ठतया तस्य वृमस्य दूरत्वेन देशो न लक्ष्यते " &c ). Then after discussing the ordinary view that fire is inferred from smoke as its invariable concomitant, Uddyotakara and Vācaspatimis'ra opine that what happens in such a case is that one particular character of smoke (अग्निमता) is inferred from another character of the same smoke ("सातत्यसंहत्युर्ध्वगतिस्वभावादयो धर्मा "). Next, taking the other stock illustration "भनित्यः शेन्द कृतकत्वात्", Uddyotakara explains "सर्वस्यानुमेयस्य वस्तुनो धर्मी प्रतिपादकश्च धर्मः प्रसिद्धो भवति" thus:—" यथा शब्दस्यात्मसत्ता प्रसिद्धा कृतकत्वं च। धर्मस्विनित्यत्वलक्षणोऽप्रसिद्धः इति ताद्विशेषणोऽयमनमीयते ". Thus, the तद्विशेषणता theory of the अनुमेय is held by the Brahmana logicians just as well as by Dinnaga and his school.

Similarly, in the first of the two famous verses "यद् अनुमेयेन संवदं प्रसिदं च तदिन्ति । तद्भावे च नास्त्येव तिष्ठद्ममनुमापकम् । विपरीतमतो यत् स्यादेकेन द्वितयेन वा । विरुद्धासिद्धंदिग्धमिलक्षं काश्यपोऽव्यक्ति ॥" which Pras'astapāda quotes from Kās'yapa the word 'अनुमेय' means, as the commentator says, "प्रतिष्टिपादिषित्यमीविद्यिष्टि धर्मी ।" Kumārila, who comes a few centuries after Dinnāga, discusses the problem in the S'lokavārtika in a set of verses which in point of reasoning bear a close resemblance with the verses quoted from the Pramāṇasamuccaya. Now, it is difficult to believe that the anti-Buddhistic Brāhmaṇa would have swallowed the view of Dinnāga if it were a pure heresy from the orthodox logic. For example, Uddyotakara does not hesitate to indulge in carping and even irrelevant criticism whenever he comes across the logical heresies of Buddhists.

(2) Another signal reform in Indian logic with which Dinnaga is credited is his rejection of the five-membered syllogism. While Maitreya\* spoke of two kinds of theses (साध्य) 'आत्मसंबन्य' and 'परसंबन्ध' and Vasubandhu described two

<sup>\*</sup> Dr Vidyābhusana's H L L L p 264

<sup>†</sup> Could this terminology have been suggested by the आत्मनेपद and प्रसीपद of the Vaiyākaraņas?

kinds of syllogism,\* one of five parts and the other of two, it was Dinnāga who took the decisive step of rejecting उपनय and निगमन as superfluous even in the Parārthānumāna. There can be no doubt that the Sûtrakāra and the Bhāsyakāra of the Nyāyadars'ana recognize only the five-membered syllogism, and yet it is curious to observe that in the numberless arguments which they employ in justifying their system and convincing their opponents they hardly set forth the five-membered syllogism. In the Vaiseṣika school the distinction between स्वायोनुमान and परायोनुमान has been recognized by Pras'astapāda whose corresponding terms are 'स्विनिश्चतार्थोनुमान' and 'परायोनुमान,' but he has not like Dinnāga reduced the latter to three members If the logical theory which does away with उपनय and निगमन from the Parārthānumāna be sound,—of which I am not altogether sure—the credit for the reform evidently belongs to Dinnāga.

It is said that "the significance of the middle term (called (3) Hetu) for inference and hence for the theory of reasoning, is for the first time discussed by Dinna [Dinnaga] and the result of his study is the famous doctrine of the 'three Phases of Hetu'r. This is known as the doctrine of the 'त्रेहप्य' or the three essential conditions of a good hetu, which are enumerated in our text as 'पक्षधर्मत्वम्', 'सपक्षे सत्त्वम' and ' विपक्षेचासत्त्वम्'. These are the same as the conditions which were laid down in the couplets of Kās'yapa which Pras'astapāda has quoted and to which we referred in the preceding paragragh. It has been said, however, that there was borrowing from Dinnaga on the part of Pras'astapada, and "this borrowing ! Pras'astapada has tried to conceal," and such a thing is in entire accord with the natural wish of a school, when it has to appropriate fruitful ideas from another to disguise and adopt them in form if not in substance." I refuse to base my conclusions on the hypothesis of a moral depravity on the part of Pras'astapada which there is no reason to assume. I rather agree with Dr. Randle in thinking that

<sup>\*</sup> H L L p. 269

<sup>†</sup> Sagiura's "Hindu Logic" p, 85.

<sup>1</sup> Stcherbatsky.

"the effrontery of such a claim (that the doctrine originated in the school of Kās'yapa i. e. the Vais'esikas), if the doctrine had really originated recently in the Bauddha schools, would be incredible". There still remains one important point to consider · Does 'अनुमेयेन संबदं' in the couplet mean 'connected with the पक्ष which is the subject \* of the inference (अनुमेय)' and thus correspond to 'पक्षममेलम्', the first of the three conditions mentioned in our text; or does it mean 'connected with the साध्य' in the narrow sense of 'the major term,' thus emphasising the necessity of invariable concomitance between the middle and the major? Dr. Keith proposes the latter interpretation, and in support of it he argues that the clue to the meaning of अनुमेय is to be found in the 'तद्' of 'तद्निते' which admittedly means साध्य (major term), and not पद्य. As against this we must remember that the double meaning of the word 'अनुमेय' or 'साध्य' is by no means rare in books of early logic, both Brahmana and Bauddha. But even if we take the word 'अनुमेय' in the narrow sense of साध्य, it does not necessarily follow that the condition means only the invariable concomitance of the लिह (middle) and the साम्य (major); for it may still mean that which is bound up with, that is, coexisting with, the साध्य in a common Dr. Keith's interpretation, though simpler substratum. than that of the commentator, is not borne out by the sequel ın Pras'astapāda's Bhāsya. While explaining the lines of Kās'yapa, Pras'astapāda distinguishes between the meaning of 'अनुमेच' as occurring in the first half of the line and that occurring in the second through the pronoun तद, thus 'अनुमेयेनार्थन ' and 'अनुमेयधर्मान्वित,' which justifies the commentator's explanation noted above. Moreover, among the fallacies which arise from the violation of the essential conditions, both Kās'yapa and Pras'astapāda mention view which 18 a fallacy arising from want of पदामंता, which must therefore be included in the list of those conditions. It is not right to say that this line of reasoning begs the question, for Kās'yapa himself has included असिंद among fallacies (' विरुद्धासिद-काश्यपोऽनवित '), and so has Pras'astapada, whose संदिग्धमलिकं

<sup>\*</sup> अउपेय: प्रतिषिपादायेषितधर्मविशिष्टो धर्मी-S'ridhors in the Nyayakandalls

illustrations of the particular fallacy clearly show the necessity of including पक्षयमेता among the essential conditions of a good hetu. It should be noted that in thus interpreting the language which conveys the essential conditions of a good hetu, in the light of the fallacies which arise from their violation, we are not using an extraneous test, but one which is supplied by the statement in the following couplet viz. "विपरीतमतो यत स्यात्" etc. Furthermore, even direct proof of the commentator's interpretation of 'अनुमेय' in 'अनुमेयन संवदं' being correct is furnished by Pras'astapada's mention of a fallacy called 'अनुमेयासिद', where 'अनुमेय' unquestionably means पक्षधर्मता and the fallacy is an earlier name of the later 'आश्रयाधिद'. The reader will be interested to know that a stanza in the Mudrārāksasa which seems to have been founded upon the conditions laid down in these couplets supports the above interpretation. The relevant line in the stanza runs thus: "साध्ये निश्चितमन्वयेन घटितं विश्चत सपक्षे स्थितिं न्यावृत्तं च विपक्षतो भवति यत् तत्साधनं सिद्धे।" These lines are an exact parallel of Kas'yapa's couplet. Here 'साध्ये' means 'सिद्धिविषये पक्षे,' says the commentator, and rightly; this can never mean concomitance with the साध्य. for we cannot say that धूम is निश्चित in निह्न although we can say निह्न is निश्चित with भूम. "Moreover," as Randle says, "the doctrine [ of trairupya] is already implicitly present in Vātsyāyana's Bhāsya on NS V, 34 and even in that sutra itself' I would further cite the Bhāṣya on N. S. I, i, 34-35 where it is said :—first, साध्ये श्रीतेसंधाय धर्मम्, next उदाहरणे च प्रतिसंघाय, and lastly उदाहरणवैधर्म्याच...etc-the conditions corresponding respectively to 'पक्षधमीलम्', 'सपक्षे सत्त्वम्' and 'विपक्षे चासरवम्' which make the trairupya of the hetu.

- (4) Dinnaga is said to have "introduced a universal proposition to take the place of the old analogical examples." This view is strongly supported by Dr. Keith who advances two arguments in its favour\*:—
  - (1) First, a close scrutiny of the different parts of the fivemembered syllogism and their context would show that originally the reasoning of the inference was supposed to proceed from the example to the case under consideration,

<sup>\*</sup> Keith's I. L. A. p. p. 87 and p. 104.

- and not from a universal proposition supported by examples; i. e. it proceeded "from particular to particular by analogy in the manner approved by J. S. Mill", and not as other logicians hold from the universal to the particular.
- (2) "Pras'astapāda recognises the necessity of the universal proposition, but it is more likely that for this reform he is indebted to Dinnāga than vice versa, for "à priori it is more reasonable to assume that Pras'astapāda owes the principles to a school in which it had a natural right to exist."

It is difficult to take the second argument seriously, for it is well-known that the logic of a system is not always consistent with its metaphysics. However, if the argument is pressed, it can be easily met by a counter argument that the universal proposition on which inference is based has a better 'right to exist' in a system which recognises the reality of universals than in one which knows of no universal but only the particulars. It was the believer in the universal who later on felt the necessity of explaining the validity of the universal proposition as a basis of inference, and therefore, assumed a peculiar non-empirical (अलेक्कि) variety of खेनिक्षे or प्रत्यसन्ति for its apprehension, which he called सामान्यलक्षणा अध्यासन्ति. As pointed by Dr. Randle, "the Naiyāyika (Brāhmaṇa) so far from admitting that the principle has a natural right to exist in an idealistic system, emphatically denies that such a system has any right to such an idea" (See Randle's F. D. p. 54; and N.V.T. p. 127).

Before dealing with the first ground I will put forward certain evidence based on the terminology of the Nyāya Dars'ans which points to a recognition of the universal proposition in the process of Inference and will also cite passages to disprove the view that with Gautama and Vātsyāyana Inference was only a reasoning from particulars to an adjacent particular.

The word 'न्याय', as also the word 'नियमन,' literally means 'going down' and implies the process of descending from the universal to the particular †

<sup>\*</sup> Dr Keith calls this jfiānalakṣanā, which is obviously a slip. (See L. L. A. p. 104)

<sup>†</sup> It also meant the general principle as opposed to exceptions which are particulars, because it was from the general principle that one came down (न्याय) to particulars. In this sense the word is used in the Pratisakhya. "न्यायमिश्रानयबादान् प्रतीयाद" (Rk Pr Patala I).

That निगमन was based on 'gathering together' of examples which yield the conclusion was known to Yaska also and even to his predecessor Aupsmanyava whose opinion he quotes (उन्दोभ्य समाहत्य समाहत्य समाम्नातास्त एवं निगन्तव एवं सन्तो निगमनासिषण्ड्व इत्योगमन्यवः) in his Nirukts,

हराहरण' which etymologically is the reverse of 'न्याय' means 'carrying up', and it implies the opposite process of carrying up the particulars to the universal. The word 'द्यान्त' we render by 'Example' in English, but in doing so miss the significance of the Sanskrit original. 'दयान्त' is that in which 'अन्त' i. e a truth or principle" is 'दय' (observed), as distinguished from 'सिदान्त', that is the truth which is proved. Another word used in the Nyāyasûtras which bears clear testimony to the recognition of the general law as the basis of Inference is 'सन्यभिनार'—i. e. the hetu with न्यभिनार or variability as opposed to invariability which is its necessary implication as a condition of valid reasonsing.

Luckily, we have still more convincing proof of the position which I am here trying to establish, in the shape of certain syllogistic illustrations. Vātsvāvana has given in the course of his commentaries on the Nyāyasûtras For example, in the Bhāsya on I. i. 34 he explains the force of उत्पत्तिधर्मकत्वात् as a hetu of अनित्यत्व by adding 'उत्पत्तिधर्मकमनित्यं दृष्टमिति' (उत्पत्ति-धर्मेकलात् इति उत्पत्तिधर्मेकमनित्यं दृष्टीमिति ) which is a clear enunciation of the positive general principle (अन्वयव्याप्ति) on which the argument is based; the negative counterpart of the same being given in the Bhasya on the next sûtra as "अनुसात्तिधर्मकानित्यम् " which is the ब्यतिरेकव्याप्त and is illustrated by आत्मादिद्रव्यम् . ("अनित्य शब्दः उत्पत्तिधर्मकत्वाव, अनुत्पत्तिधर्मकं नित्यम् † यथा आत्मादिद्वव्यमिति"). In the Bhasya on sûtra 39 where all the five अवयवड are formally set forth we read as an ıllustration of उदाहरण not 'स्थालयादिवत' but 'उत्पत्तिधर्मक स्थालयादिदव्यमनित्यमित्युदाहरणम् ।" Similarly, in the commentary on I. ii, 7 which defines अकरणसम Vātsvāvana uses language which shows a clear preception of the value of the universal principle. Thus, instead of saying अनित्यः शब्दो नित्यधर्मानुपद्यवे स्थालयादिवत्, he says: "अनित्य शब्दो नित्यधर्मानुपलन्धे इति अनुपलभ्यमाननित्यधर्मकमनित्यं दृष्टं स्थालयादि " wherein writers used only to the Aristotelian syllogism, which contains a general proposition without the particular vouchers on which it rests, suspect an arguent from particulars to an adjacent particular as soon as they see a particular mentioned in the syllogism. As a matter of fact, the particular example serves only as a voucher of the general law. Even the Buddhist logician, therefore, speaks of दशन्ताभास and not व्याप्यामास. Not only was the universal proposition known to Gautama and Vatsyayana as the basis of Inference, they even saw that the universality might be misleading unless it was carefully scrutinized

<sup>\*</sup> Of उमयोरिप वृष्टोऽनस्वनयोस्तत्त्ववार्शिम:—Bh Gitā II, 16.

<sup>†</sup> Here the predicate is placed before the subject just as in आनित्य. शब्दः therefore, it is=नित्यमद्भाविष्यभेकम् and is thus a good व्यतिरेकव्याप्ति.

Hence they mention a certain type of fallacy which they call 'बाति' or 'generality', that is, a fallacy consisting of a misleading generalization which can be opposed by snother generalization giving rise to a logical deadlock, unless and until it is removed by the discovery of some particular point (बिशेष) which would turn the balance in favour of one or the other. As Vātsyāyana points out under N. S. I. i. 39 " अत्यवस्थाप्य खल घमयोः साध्यसाधनमाव मुद्दाहरणे जातिवादी प्रत्यवतिष्ठते । स्यवस्थिते तु खल घमयोः साध्यसाधनमावे दृष्टान्त्रस्थे गृह्ममाणे साधन भतस्य घमस्य देतिवावादानं न साधम्यमात्रस्य न वैधम्येमात्रस्य वे ति ॥"

Uddyotakara's criticism of the notion of 'अविनामान' and that of 'नान्तरीयकार्यदेशेन' as the basis of Inference has been adduced as a plausible ground for holding that his Brahmana predecessors could not have originated the doctrine of अयाप्ति (universal proposition) of which अविनामान and नान्तरीयकार्यदर्शन are but negative forms. But the objection is based upon a superficial view of the paragraphs in which the criticism occurs. For, it should be noted that it is not the doctrine of 'अविनामान' or 'नान्तरीयकार्यदर्शन' that Uddyotākara critcises, but only the particular form in which the definition is worded.

The Vais'esika Sûtras similarly contain some clear indications of the recognition of the universal proposition as the basis of Inference. In Sûtra III. 1. 14, प्रसिद्धिप्रेक्तादपरेशस्य, 'प्रसिद्धि' is explained by the commentator as "सम्प्रेमाणा व्यक्ति.". The explanation is correct. Inference is here said to be resting on the statement of the hetu (अपदेश) based upon 'प्रसिद्धि' i.e. well-established concomitance. If Inference had been regarded as proceeding directly from the example to the subject we would have been so told; instead of that we are clearly given to understand that the देन as a mark of the साध्य must have been previously 'well-known' or 'well-established' — a condition which cannot be said to be fulfilled by a देन which simply belongs to an example or belongs to it along with the साध्य, unless it is in fulfilment of a well-known and well-established principle. Again, in Sûtra IX. ii. i, "अस्पेदं कार्य कार्य संयोगि-वियोगि-विरोधि—समनायि चेति हेन्दिकम्," there would have been no point in specifying the different kinds of relations which generally figure in the universal proposition, if the Inference proceeded straight from the example ( दशन्त ) to the subject ( पद्ध ).

In view of this direct and indirect evidence which I have cited, it is impossible to agree with Mr. Keith when he says that "the third member of the syllogism is nothing more than an example, and that the original

<sup>\*</sup> See N. Vārtika on NS. I i. 5.

process knew no formulation of a general rule." His argument in support of it that "the term 'example' is only with great difficulty to be reconciled with a general proposition" loses all its force when we remember that the Sanskrit original of 'example' is 'इद्यान्त,' which far from labouring under "the great difficulty" to be reconciled with a general proposition mean nothing less than an example in which the general proposition is observed ( 'हर अन्तः अस्मिन्नित'—see supra ). With this fact and the whole evidence of the preceding paragraph before us, we cannot accept Mr. Keith's further argument that the fourth and fifth members—'तथा चायम्' (='Thus is this') and 'तस्मात्तथा' (= Therefore, thus is it.') show reference to the example. Mr. Keith's next remark that "the summing up in the application is expressly said by Gautama to be dependent on the example " is based upon a misunderstanding of the word ' उदाहरण' of the sûtra ' उदाहरणापेक्षस्तथेत्युपसहारी न तथेति वा साध्यस्योपनयः I. 1. 38 ' which means much more than a bare example, it means the 'example' as illustrative of a general principle. Vātsyāyana says in his gloss on उदाहरणापेक्ष , स्थाल्यादिदव्यसुप्तत्तिधर्मकमानित्यं दृष्टं", and as noted above he makes the point absolutely clear at the end of his commentary on the next sutra where he says: "व्यवस्थित त खलु धर्मयोः साध्यसाधनभावे दृष्टान्तस्थे गृह्यमाणे साधनभूतस्य धर्मस्य हेतुत्वेनोपादानं न साधम्यमात्रस्य न वैधम्यमात्रस्य वा. "

Mr. Keith's next argument based on the words 'यया' and 'तथा' falls equally wide of the mark. The fact that the word यथा is used instead of इव is significant: it shows that the inference is not based on mere likeness of the subject with the example, but on the manner in which the example behaves. For, यथा is a pronominal adverb connoting manner and not mere likeness, unlike इव which may connote only likeness with the standard of comparison. It thus implies a statement of behaviour, that is to say, it is not a term but a proposition of which it introduces an illustration, and that proposition in the present case is the universal यो यो ध्रमवान स स विद्विमान् ( यथा महानस.) or ध्रमवच्चान् विद्वमान् ( यथा महानस ) which is more than an argument by analogy, such as पर्वतो महानस इव बहिमान् or पर्वतो महानस इव ध्रमवान् विद्वमांच । Mr. Keith says in a footnote that the fourth member which is now "तथा वायम्" was "originally presumably tathāyam ( तथायम् )" This however, is begging the quest.on. "च" is there, and it means that the example is one and this is another, both illustrating the same general rule Had there been no general rule, one would have said यथा महानस तथायम, but precisely because

the general rule is there viz. यो धूमतान् स वहिमान् and महानस is its illustration, it becomes necessary to mention the पक्ष as another ( च ) illustration of the rule as proved by the inference in hand. Hence the च in 'तथा चायम.'

To conclude, I endorse Dr. Randle's opinion that "so far as I know no evidence has yet been produced to show that it [the doctrine of Vyāpti] originated in the Bauddha rather than in the Vais'esika school". I go further and add that there is positive evidence in the Vais'esika and the Nyāya Sūtras and in Vātsyāyana's Bhāṣya to prove that the doctrine was held by Nyāya and Vais'eṣika writers long before the time of Dinnāga.

The comparative study of the Fallacies under their three heads of Fallacies of Palsa, Fallacies of Hetu and Fallacies of Drstanta as treated in the Brahmana, the Bauddha and the Jaina logic is another important subject which can well find a place in this Introduction, but I refrain from attempting it here, as much of the material for such a study has been presented by me in the Notes.

I now come to some miscellaneous matters with which I propose to conclude this Introduction.

### V. Miscellaneous.

1. What was the name of this work?—This work was ordinarily known as "न्यायप्रवेश" as would appear from the titles of its commentaries, such as "Nyāyapraves'a-vṛtti", "Nyāyapraves'a-panjikā" and "Nyāyapraves'a-tɪppana". The same is its name in Chinese and Tibetan versions, where to the name itself are added certain suffixes and prefixes which are not, and were probably never intended to be, regarded as a part of the name, but were merely inserted as descriptions or amplifications, of the title. Such are Nyāyapraves'a-S'āstra, Pramāṇa-S'āstra—Nyāyapraves'a, Pramāṇa—Nyāyapraves'a-dvara, Hetuvidyā—Tarka-S'āstra etc. (See Pt. Vidhus'ekhara Bhattācārya's Introduction to the Tibetan edition of this work). The Ms. however, on which the present publication is based calls it "न्यायप्रवेशकसूत्र" in the colophon, and so I have given the title to the Sanskrit text at the top and have retained the same in the finis Haribhadra speaks of his vṛtti as "न्यायप्रवेशकसाह्या" in the introductory verse, and Pārs'vadeva also repeats the title (न्यायप्रवेशकसीत प्रथेते

मुत्रान्ने) in his Panjikā, and commenting upon the text of the Vrtti he does not think that the addition of "क" in the word has been made owing to the necessity of filling up the measure of the verse, and in this view he is justified by the fact that even lower down in the prose passage where no such necessity exists Haribhadra uses the words "न्यायप्रवेशकान्य शास्त्रम्" which the Panjika explains "प्रवेशवर्ताति प्रवेशकम्" etc. The word 'शास्त्र' however, like the additions in the Tibetan and Chinese mss, is only a description and not a part of the title. Similarly, in view of the concise style combined with the weighty matter of the work, it came to be described as "सूत्र' and it was so known to Haribhadra when he wrote his Vrtti.

#### 3. Commentaries.

It seems that the Nyāyapraves'a was a very popular work on Logic and was commented upon by a number of Jaina as well as Buddhist writers. Haribhadra, a Jaina writer, whose commentaty—" न्यायप्रवेशहात्ते"—is here published, knew of a number of learned and elaborate commentaries on thes Nyāyapraves'a\*, of which the one by Arcata, a Kashmirian Buddhist scholar, seems to have attracted most attention † Arcata is mentioned by the Jaina logician Ratnaprabhasûri the author of the Syādvādaratnkārāvatārikā (dated 1181. A.D.) who characterises him as clever in debate (" अचेटअचेचत्रः") and he has criticised Dharmottara, who lived about 847 A. D. His date thus falls somewhere in the tenth century. I

Haribhadra. The author of the Vrtti, is "Haribhadra II". (see Dr. Vidyābhûsana's "H. I. L." pp 208-10). He was an erudite scholar, who was well-versed in Buddhist as well as in Jaina logic, as is evident from the passages which he has quoted from the works of Dinna or Dinnāga, Dharmapāla and Dharmakîi ti along with those of Siddhasena, Samantabhadra and Mallavādin, in his Anekāntavādajayapatākātikā/§ This is further borne out by his interest in the Nyāyapraves'a, and his acquaintance with the commentaries of this work, to some of which he makes references is his Vrtti.

<sup>\*</sup> न्याण्पवेशकव्याख्यां स्पुटार्थे रचयाम्यहम् ॥ राचितामपि सत्यज्ञीर्विस्तरेण समासत । असत्यज्ञोऽपि सक्षिप्त-रुचि सस्याद्यकम्पया ॥

<sup>†</sup> See Notes p.p. 2, 4, 10 &c.

<sup>†</sup> About 900 A D-Dr Satischandra Vidyābhásana, on the evidence mentioned above (H I L p. p. 331-32)

<sup>§</sup> See Dr. S. V's. H. I L. p 209

The date assigned to Haribhadrasûri by Dr. S. C. Vidyābhûsaṇa is "about 1120 A. D." \* This, however, will have to be put a little earlier, in view of the date which has to be assigned to his commentator Pārs'vadevagani.

Pārs'vadevagaṇi, the author of the Panjikā on Haribhadra Sûri's Vrtti, states the date of the composition of his work as follows:—

" शहरसस्टेयुंके विक्रमसंवत्सरेऽनुराधायाम् । कृष्णायां च नवम्यां फाल्युनमासस्य निष्यत्रा ॥ (न्या. प्र. वृ पञ्जिका p. 82)

The symbolical statement of the date contained in the first line has been interpreted as Vikrania Samvat 1189, ="1133 A.D." by Dr. S.C. Vidyābhūṣana. and this has been accepted by Pandit Vidhus'ekhara Bhattcāharya.† The "Jama Granthāvali" (published by the Jaina S'vetāmbara Conference, Bombay), however, gives the date as V.S 1169 i. e. 1113 A.D. The differece arises from the difference in the interpretation of the word "w" in the above quoted verse. Does "w" stand for 8 or 6? Fortunately we have a test in the details of the month, the fortnight, and the nakṣatra mentioned in the verse. I referred the question to my learned colleague Pandit Rāmayatna Ojha, Head of the Department of Jyanytiṣa in the Oriental College of the Benares Hindu University, and requested him to apply the test. He found that the details accorded with the Vikrama year 1169 i.e. 1113 A.D.‡ From this incidentally we learn that Pārs'vadevagani belonged to that part of the country where the month is commenced with the dark and ended with the bright fortnight i.e. Northern India.

S'ricandra is the author of the "Nyāyapraves'aṭippana" which Dr. S. C. Vidyābhûsana describes as "a supercommentary on the Nyāyapraves'a Vṛṭṭi of Haribhadrasûri". In the Bṛhaṭṭippanikā it is described न्यायप्रवेशकटिप्पनं १९६८ वर्षे श्रीचन्द्रीयं 'This shows by the way that S'ricandra knows the main work as 'न्यायप्रवेशक,' and not as 'न्यायप्रवेश' as supposed by Dr. Vidyābhûṣana and Pṛincipal Vidhus'ekhara. The work is said to have been composed in V. S 1168=1112 A. D. This makes it one year older than the Panjikâ of Pārs'vadevagaṇi.

<sup>\*</sup> In Dr S C. Vidyabh@sanas H I. L. p. 208

<sup>†</sup> See Nyayapraves'a Part II (Tibetan Text ) G O. S. p. 11

<sup>‡</sup> He writes गणितकी पुस्तकींमें रस करके छही लिया जाता है इस लिए सं. ११६९ ही ठीक होता है। श्लोफकोमी "प्रहरसक्द्रैस्तुल्ये" होना चाहिए। हमने गणित करके वेखामी है स ११६९ में फा. क ९ बुधवारकी पड़ती है और अनुराधा नक्षत्र भी उस दिन रहता है। इससे यह भी निकलता है कि यह प्रन्यकार उस देश के थे जहाँ कृष्णाहि चान्द्र मासका ही ध्यवहार था। इति.—

### XXXIV

### 4. Manuscripts:-

The present edition of the Nyāyapraves'a and its Vṛtti and the Panjikā of the Vrtti has been based upon the following four manuscripts of which the first three were placed at my disposal by the Baroda State and the last was supplied by my learned and esteemed friend Jaina Ācārya S'ri Vîjaya-Nemisûriji of Ahmedabad —

- न्यायत्रवेशकसूत्रम् text—fol. 2, original from Hemacandrācārya Jain Sabhā, Pāṭaṇ. A photostat copy of this is preserved in the Library of the Oriental Institute, Baroda
- 2 न्यायप्रवेशकवृत्ति—(1) fol 16, original in the Oriental Institute, No. 2844.
  - (2) Second copy, fol. 6, preserved in the Jaina Jnāna-Mandira, Pravartaka S'rî Kāntivijayajı S'ās'trasamgraha, Baroda.
- 3 न्यायप्रवेशकतृत्तिपज्ञिका—(1) palm-leaf old and dilapidated, fol. 119 minus 1,4,62-64, 67,70, and 90, obtained from Khetarvāsi Jain Bhandār, Pāṭan. A photostat copy of this is also preserved in the Library of the Oriental Institute, Baroda (2) Second copy with folia 19, 20, 22-24 only obtained from the library of the late Mr. T. M. Tripāthi of Nadiad.
- 4. न्यायप्रवेशकसूत्र with वृत्ति, a new copy on paper, fol. 14 ½—with 15 lines to a page, supplied to me by Acarya S'ri Vijaya-Nemi-Sûriji of Ahmedabad from his Bhandar.
- 5. Thanks and Apologies—I must apologize to the reader for the numerous misprints that have escaped my notice owing to hurried proof-reading. Instead of making a separate list of Errata, big and small, I have corrected all the important misprints at their proper place in the Notes—an arrangement which I venture to think will be found more serviceable than the usual one of putting up a list at the end of a book. There is one correction, however, which I should specially mention. When the first few formes of this work beginning with the text of the Nyāyapraves'a, which were first printed at Baroda, were reprinted at the Bombay Vaibhava Press in order to secure uniformity of print and paper—for which I am specially indebted to Dr. Binoytosa Bhattacharya, the General Editor of the G. O. S.—I seized the opportunity for correcting an important passage on P. 4 ll 1077 relating to the Hetvābhāsa "angletanacharya".

सपक्षन्यापी." The reading in the first print which Pandit Vidhus'ekhara has used for his Comparative Notes was based on the old manuscripts of the Nyâyapraves'a (No 1) of the Baroda Library and ran as follows.— "विपर्शेक्टेशवृतिः सपक्षन्यापी यथा। प्रयत्नानन्तरीयकः शहोऽनित्यत्वात्। प्रयत्नानन्तरीयकः पक्षोऽस्य घटादिः सपक्षः। तत्र सर्वत्र घटादो विद्यतेऽनित्यत्व नाकाशादी। तस्मादेतदिप विद्युद्धरसाधर्म्येण पूर्ववदनेकान्तिकम॥" and after it was placed in brackets the reading of the press copy prepared for me by the Baroda Office which, ran as follows:—"अप्रयत्नाः नन्तरीयक पक्षोऽस्य विद्युदाकाशादिविपक्षः। तत्रैकदेशविद्युदादो विद्युतेऽनित्यत्वं नाकाशादी तस्मादेतदिप विद्युद्धरसाधर्म्यणानेकान्तिकम्". The brackets happened to be left out in the first print! This gave a very unsatisfactory text which is now completely corrected on the authority of the two other manuscripts—No. 3 and 4 in the list made above.

In thanking all those whose manuscripts I have used in the of this work. I must particularly my late lamented pupil and friend, Mr. C. R. Dalal, who placed the collected manuscripts at my disposal; also, Acarya S'ri Vijaya-Nemi-Sûriji who supplied me with his beautiful copy of the Nyayapraves'aka Vrtti immediately on request. I am also grateful far more than I can express—to the late-lamented Mr. Kudalkar, Superintendent of the Manuscript Library of the Baroda State, and to Dr. Benoytosa Bhattacharya, the present General Editor of the G. O. S. for the utmost courtesy, patience and consideration which they have shown during the period of the long delay which has unavoidably occurred in the publication of this work. My long illness in 1923 and my constant preoccupations with the heavy academic and administrative work of the Benares Hindu University are my only excuse. This expression of regret I also owe to the world of Oriental scholars who have evinced a keen interest in the publication of the "Nyāyapraves'a of Dinnāga" ever since it was announced. I am thankful to my friend and collaborator Pandit Vidhus'ekhara Bhattacharya for promptly bringing out the Tibetan edition of the Nyayapraves'a as Part II of the work in the G.O.S., and thus satisfying to a large extent the curiosity of these scholars.

A. B. DHRUVA.

#### Books of Reference.

- 1. Nyāyasūtras of Gautama with the Bhāṣya of Vātsyāyana.
- 2. Nyayāvārtika of Uddyotakara.
- 3. Nyayāvartikatātparyaṭikā—of Vācaspatimis'ra—Vizianagram Series.
- 4. Vais'eşika Sûtras of Kanada.
- 5. Pras'astapāda Bhāṣya—Vizianagram Series.
- 6. Srîdhara's Nyāyakandali, being a Commentary on Pras'astapāda Bhāṣya.
- 7. Nyāyabindu of Dharmakirti with Nyāyabindutikā of Dharmottara.
  - -Dr. Peterson's Edition; Asiatic Society of Bengal.
- 8. " —Bibliotheca Buddhica, Petrograd.
- 9. Nyāyāvatāra of Siddhasena-Divākara with the Vrtti of Siddharsi-Gani
  - -Edited by Dr. P. L. Vaidya.
- 10. " Dr. S. C. Vidyābhuṣana.
- 11. Tattvasamgraha and Com. by S'antaraksita and Kamalas'îla —G. O. S.
- 12. Mimāmsā-S'loka-Vārtika of Kumārila Bhatta, with the commentary called Nyāyaratnākara of Pārthasārathimis'ra—Chowkhamba Edition, Benares.
- 13. Dr. Satis Chandra Vidyābhūṣaṇa's "History of Indian Logic".
- 14. Keith's "Indian Logic and Atomisim".
- 15. Keith's "Buddhist Philosophy."
- 16. Randle's "Fragments from Dinnaga".
- 17. Vaisesika Philosophy, By Prof H. Ui.
- 18. Vais'esika Philosophy, By Dr. Faddegan
- 19. Hindu Logic-By Prof. Sugiura.
- 20. Nyāyapraves'a of Acārya Dinnāga, Part II (Tibetan Text) with Introduction and Comparative Notes. G. O. S.—By Principal Vidhusekhara Bhattacharya.

#### xxxvii

- 21. "Diguaga's Nyayapraves'a and Haribhadra's commentary on it."—
  —An article by Prof. N. D. Mironov (Schanghai)
- 22. "Is the Nyāyapraves'a by Dighaga?—Dr. Tucci's article in the Journal of the Royal Asiatic Society, January, 1928.
- 23. "Buddhist Logic before Dignaga"—Dr. Tucci's article in the J. R. A. S. July, 1929.
- 24. "The Authorship of Nyāyapraves'a"—Keith's article in the "Indian Historical Quarterly" March, 1928.
- 25. "Manimekhalai"—with Introduction. By Dr. Krishnaswami Iyengar.
- 26.—27. "Problems of Identity in the Cultural History of India"—
  —By Prof. Kuppuswami Sastri—Madras Journal of Oriental
  Research, January and April, 1927.
  - 28. Aravaņavatikal (Ācārya Dharmapāla?)—"January, 1928.
  - 29. "The Place of Prasas'tapāda and Dignāga in the Evolutiou of Vyāpti"—Mr. A. S. Krishna Rao—Madras J. O. R. January, 1927.
  - 30. "Inference in Indian Logic"—Mr. A. S. Krishna Rao. Madras J. O. R. October, 1927.
  - 31. "Erkenntnis theorie und Logic-Nach Der Lehre Der Spateren Buddhisten"—By Th. Stcherbatsky. 1924.

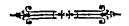
|   |  |   |    | ţ   |
|---|--|---|----|-----|
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   | t  |     |
|   |  | _ |    |     |
|   |  | - |    |     |
|   |  |   | J. |     |
| • |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    | -   |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
| • |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    | *   |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    | · · |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    | -   |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |
|   |  |   |    |     |

#### CONTENTS.

|                       |                      |            |             |               |           | PAGE         |
|-----------------------|----------------------|------------|-------------|---------------|-----------|--------------|
| Introduc              | tion                 | •••        | •••         | •••           | ***       | i to xxxviii |
| I.                    | The Aut              | hor of t   | he Nyāya-   | -Praves'a     | ***       | ♥            |
| $\Pi$ .               | The Nyā              | ya-Pra     | ves'a and t | he Manimekha  | lai       | xili         |
| III.                  | Dinaga               | and Pra    | as astpāda  | •••           |           | xvi          |
| IV.                   | The prol             | olem of    | Dinnāga's   | contributions | to Indian |              |
|                       | Logic.               | •••        | •••         | •••           | •••       | xxli         |
| ٧.                    | Miscellar            | eous.      | •••         | •••           | •••       | XXXI-XXXV    |
| Books of              | Referen              | ce •••     | •••         | ***           | •••       | XXXVI        |
| म्याय <b>प्रवेशका</b> | <b>तूत्रम्</b>       | •••        | •••         | •••           | ***       | 1-8          |
| न्यायप्रवेशकः         | <b>र</b> ित          | ***        | •••         | ***           | ***       | 9~37         |
| न्यायप्रवेशक          | <b>ग्रि</b> तपिक्षका | •••        | •••         | •••           |           | 38~82        |
| Notes                 |                      | ,<br>• • • | ***         | 400           | •••       | 1-104        |



# न्यायप्रवेशकसूत्रम्



साधनं दृषणं चैव साभासं परसंविदे । प्रत्यक्षमनुमानं च साभासं त्वात्मसंविदे ॥—

## -इति शास्त्रार्थसंग्रहः॥

तंत्र पक्षादिवचनानि साधनम् । पक्षहेतुदृष्टान्त-वचनैहिं प्राक्षिकानामप्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यत इति ॥ तत्रं पक्षः प्रसिद्धो धर्मी प्रसिद्धविशेषेण विशिष्टतया स्वयं साध्यत्वेनेप्सितः । प्रत्यक्षद्यविरुद्ध इति वाक्यशेषः । ८ तद्यथा । नित्यः शब्दोऽनित्यो वेति ॥ 'हेतुस्त्रिरूपः । किं पुनस्रैरूप्यम् । पक्षधर्मत्वं सपक्षे सत्त्वं विपक्षे चासत्त्वमिति ॥ ं कैः पुनः सपक्षः । को वा विपक्ष इति ॥ साध्यधर्म-सामान्येन समानोऽर्थः सपक्षः । तद्यथा । अनित्ये शब्दे १२ साध्ये घटादिरनित्यः सपक्षः ॥ विपक्षो यत्र साध्यं नास्ति। यन्नित्यं तदक्रतकं दृष्टं यथाकाशमिति। तत्र कृतकत्वं प्रयत्नानन्तरीयकत्वं वा सपक्ष एवास्ति विपक्षे नास्त्येव । इत्यनित्यादौ हेतुः ॥ हृंष्टान्तो द्विविधः। साधर्म्येण वैध-१६ म्येंण च ॥ तंत्र साधम्येंण तावत् । यत्र हेतोः सपक्ष

एवास्तित्वं ख्याप्यते । तद्यथा । यत्कृतकं तदिनत्यं दृष्टं यथा घटादिरिति ॥ वैधम्येणापि । यत्र साध्याभावे हेतोरभाव एव कथ्यते । तद्यथा । यन्नित्यं तदक्कतकं दृष्टं ४ यथाकाद्यमिति । नित्यशब्देनात्रानित्यत्वस्याभाव उच्यते । अकृतकशब्देनापि कृतकत्वस्याभावः । यथा भावाभावोऽ-भाव इति ॥ उक्ताः पक्षादयः ॥

र्षेषां वचनानि परप्रत्यायनकाले साधनम् । ट तद्यथा । अनित्यः शब्द इति पक्षवचनम् । कृतकत्वादिति पक्षधमेवचनम् । यत्कृतकं तदिनत्यं दृष्टं यथा घटादि- रिति सपक्षानुगमवचनम् । यन्नित्यं तदकृतकं दृष्टं यथाकाशिति व्यतिरेकवचनम् ॥ एतान्येव त्रयोऽवयवा १२ इत्युच्यन्ते ॥

सीधियतुमिष्टोऽपि प्रत्यक्षादिविरुद्धः पक्षाभासः ।
तद्यथा । प्रत्यक्षविरुद्धः १, अनुमानविरुद्धः २, आगमविरुद्धः ३, लोकविरुद्धः, ४, स्ववचनविरुद्धः ५, अप्रसिद्धविशेषणः १६६, अप्रसिद्धविशेष्यः ७, अप्रसिद्धोभयः ८, प्रसिद्धसं- वन्धश्रेति ९ ॥ तंत्र प्रत्यक्षविरुद्धो यथा । अश्रावणः शब्द इति ॥ अनुमानविरुद्धो यथा । नित्यो घट इति ॥ अंगमविरुद्धो यथा । वैशेषिकस्य नित्यः शब्द इति । अंगमविरुद्धो यथा । शुचि नरशिरःकपालं प्राण्यङ्गत्वाच्छङ्कशुक्तिवदिति ॥ ध्वैचचनविरुद्धो यथा । माता मे वन्ध्येति । अंप्रसिद्धविशेषणो यथा बौद्धस्य

सांख्यं प्रति विनाशी शब्द इति ॥ अप्रसिद्धविशेष्यो यथा । सांख्यस्य बौद्धं प्रति चेतन आत्मेति ॥ अप्र-सिद्धोभयो यथा । वैशेषिकस्य बौद्धं प्रति सुखादिसमवायि- कारणमात्मेति ॥ असिद्धसंबन्धो यथा । आवणः शब्द इति ॥ एषां वचनानि धर्मस्वरूपिनराकरणमुखेन प्रतिपादनासंभवतः साधनवैफल्यतश्चेति प्रतिज्ञादोषाः ॥ उक्ताः पक्षाभासाः ॥

८ असिद्धानैकान्तिकविरुद्धा हेत्वाभासाः ॥ तैत्रा-सिद्धश्रतुःप्रकारः। तद्यथा। उभयासिद्धः १, अन्यतरासिद्धः २, संदिग्धासिन्दः ३, आश्रयासिन्दश्चेति ४ ॥ तैत्र शब्दा-नित्यत्वे साध्ये चाक्षुषत्वादित्युभयासिद्धः ॥ ईंतकत्वा-१२ दिति शब्दाभिव्यक्तिवादिनं प्रत्यन्यतरासिद्धः ॥ वैष्पा-दिभावेन संदिह्यमानो भूतसंघातोऽमिसिद्धावुपदिश्यमानः संदिग्धासिद्धः ॥ द्रैव्यमाकाशं गुणाश्रयत्वादित्याकाशा-सत्त्ववादिनं प्रत्याश्रयासिद्धः ॥ अंनैकान्तिकः षट्-१६ प्रकारः । साधारणः १, असाधारणः २, सपक्षेकदेशवृत्ति-र्विपश्चव्यापी ३, विपश्चैकदेशवृत्तिः सपश्चव्यापी ४, उभय-पक्षैकदेशवृत्तिः ५, विरुद्धाव्यभिचारी चेति ६ ॥ तैत्र ः साधारणः शब्दः प्रमेयत्वान्नित्य इति । तिच्च नित्यानित्य-२० पक्षयोः साधारणत्वादनैकान्तिकम् । किं घटवत्प्रमेयत्वा-दनित्यः शब्द आहे।स्विदाकाशवत्त्रमेयत्वान्नित्य इति ॥ असाधारणः श्रावणत्वानित्य इति । तन्द्रि नित्यानित्य-

पक्षाभ्यां व्यावृत्तत्वान्नित्यानित्यविनिर्मुक्तस्य चान्यस्यासंभ-वात्संशयहेतुः । किंभूतस्यास्य श्रावणत्वमिति ॥ सैपक्षे-कदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापी यथा । अप्रयत्नानन्तरीयकः शब्दो-४ ऽनित्यत्वात् । अप्रयत्नानन्तरीयकः पक्षः । अस्य विद्युदा-काशादिः सपक्षः । तत्रैकदेशे विद्युदादौ विद्यतेऽनित्यत्वं नाकाशादौ । अप्रयत्नानन्तरीयकः पक्षः । अस्य घटादिर्वि-पक्षः । तत्र सर्वत्र घटादौ विद्यतेऽनित्यत्वम् । तस्मादेतदिप ८ विद्युद्धरसाधम्येंणानैकान्तिकम् । किं घटवदनित्यत्वात्र-यत्नानन्तरीयकः शब्दः आहोस्विद्धिद्यदादिवदनित्यत्वाद-प्रयत्नानन्तरीयक इति ॥ ैविपक्षैकदेशवृत्तिः सपक्षव्यापी यथा । प्रयत्नानन्तरीयकः शब्दोऽनित्यत्वात् । प्रयत्नानन्त-१२ रीयकः पक्षः । अस्य घटादिः सपक्षः । तत्र सर्वत्र घटादौ विद्यतेऽनित्यत्वम् । प्रयत्नानन्तरीयकः पक्षः । अस्य विद्युदाकाशादिर्विपक्षः । तत्रैकदेशे विद्युदादौ विद्यतेऽ-नित्यत्वं नाकाशादौ । तस्मादेतदिप विद्युद्धटसाधर्म्येण १६ पूर्ववदनैकान्तिकम् ॥ उभयपक्षेकदेशवृत्तिर्यथा । नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वादिति । नित्यः पक्षः । अस्याकाशपरमाण्वादिः सपक्षः। तत्रैकदेश आकाशादौ विद्यतेऽमूर्तत्वं न परमाणौ। नित्यः पक्षः । अस्य घटसुखादिर्विपक्षः । तत्रैकदेशे सुखादौ २० विद्यतेऽमूर्तत्वं न घटादौ । तस्मादेतदिप सुखाकाश-साधर्म्येणानैकान्तिकम् ॥ ैं विरुद्धाव्यभिचारी अनित्यः शब्दः कृतकत्वाद् घटवत् । नित्यः शब्दः श्राव-

णत्वात शब्दत्ववदिति । उभयोः संशयहेतुत्वाद् द्वावध्ये-तावेकोऽनैकान्तिकः समुदितावेव ॥ "विरुद्धश्रवुःप्रकारः। तद्यथा । धर्मस्वरूपविपरीतसाधनः १, धर्मविशेषविपरीत-४ साधनः २, धर्मिस्वरूपविपरीतसाधनः ३, धर्मिविशेषविप-रीतसाघनश्चेति ४ ॥ तैत्र धर्मस्वरूपविपरतिसाधनो यथा । नित्यः शब्दः कृतकत्वात् प्रयत्नानन्तरीयकत्वाद्वेति । अयं हेतुर्विपक्ष एव भावादिरुद्धः ॥ धॅर्भविशेषविपरीतसाधनो ८ यथा । परार्थाश्रक्षुरादयः संघातत्वाच्छयनासनाद्यङ्ग-विशेषवदिति । अयं हेतुर्यथा पारार्थ्यं चक्षुरादीनां साधयति तथा संहतत्वमपि परस्यात्मनः साधयति । उभय-त्राव्यभिचारात् ॥ धंर्मिस्वरूपविपरीतसाधनो यथा । न १२ द्रव्यं न कर्म न गुणो भावः एकद्रव्यवत्त्वात् गुणकर्मसु च भावात् सामान्यविशेषवदिति । अयं हि हेतुर्यथा द्रव्यादिप्रतिषेधं भावस्य साधयति तथा भावस्याभावत्व-मपि साधयति । उभयत्राव्यभिचारात् ॥ धंर्मिविशेष-१६ विपरीतसाधनो यथा । अयमेव हेतुरस्मिन्नेव पूर्वपक्षेऽस्यैव धर्मिणो यो विशेषः सत्प्रत्ययकर्तृत्वं नाम तद्विपरीतम-सत्प्रत्ययकर्तृत्वमपि साधयति । उभयत्राव्यभिचारात् ॥ र्देष्टीन्ताभासो द्विविघः । साधर्म्येण वैधर्म्येण च ॥ 'तंत्र २० साधर्म्येण तावद् दृष्टान्ताभासः पञ्चप्रकारः । तद्यथा । साधनधर्मासिद्धः १, साध्यधर्मासिद्धः २, उभयधर्मी-सिद्धः ३, अनन्वयः ४, विपरीतान्वयश्चेति ५ ॥ त्त्र

साधनधर्मासिन्हो यथा । नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वात् परमाशु-वत् । यदमूर्तं तिन्नत्यं दृष्टं यथा परमाणः । परमाणौ हि साध्यं नित्यत्वमस्ति साधनधमों उमूर्तत्वं नास्ति मूर्तत्वा-४ त्परमाणूनामिति ॥ साध्यधमासिन्द्रो यथा । नितयः शब्दो-उमूर्तत्वाद् बुद्धिवत् । यदमूर्तं तिन्नत्यं दृष्टं यथा बुद्धिः ॥ बुद्धो हि साधनधमोंऽमूर्तत्वमस्ति साध्यधमें नित्यत्वं नास्ति । अनित्यत्वाद् . बुद्धेरिति ॥ ईभयासिन्हो ८ द्विविधः। सन्नसंश्रेति। तत्र घटवदिति विद्यमानोभया-सिद्धः। अनित्यत्वान्मूर्तत्वाच घटस्य। आकाशवदित्यविद्य-मानाभयासिद्धः । तदसत्त्ववादिनं प्रति ॥ अनन्वयो यत्र विनान्वयेन साध्यसाधनयोः सहभावः प्रदर्शते । यथा १२ घटे कृतकरवमनित्यत्वं च दृष्टमिति ॥ 'विपरीतान्वयो यथा। यत् कृतकं तदनित्यं दृष्टमिति वक्तव्ये यदनित्यं तत्कृतकं दृष्टमिति ववीति ॥ "वैधम्येणापि दृष्टान्ताभासः पञ्चप्रकारः । तद्यथा । साध्याव्यावृत्तः १, साधनाव्या-१६ वृत्तः २ उभयाव्यावृत्तः २, अव्यतिरेकः ४, विपरीत-व्यतिरेकश्चेति ५॥ तत्र साध्याव्यावृत्तो यथा । नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वात् परमाणुवत् । यदनित्यं तन्मूर्तं दृष्टं यथा परमाणुः । परमाणोर्हि साधनधर्मोऽमूर्तत्वं व्यावृत्तं मूर्त-२० त्वात्परमाणूनामिति । साध्यधर्मो नित्यत्वं न व्यावृत्तं नित्यत्वात्परमाणूनामिति ॥ सीधनाव्यावृत्तो यथा । कभवदिति । कर्मणः साध्यं नित्यत्वं व्यावृत्तम् । अनित्यत्वा-

त्कर्मणः। साधनधर्मीऽमूर्तत्वं न व्यावृत्तस्। अमूर्तत्वात्कर्मणः॥ उभयाव्यावृत्तः । आकाशवदिति । तत्सत्त्ववादिनं प्रति । ततो नित्यत्वममूर्तत्वं च न व्यावृत्तम् । नित्य- १ त्वादमूर्तत्वाच्चाकाशस्योति ॥ अव्यतिरेको यत्र विना साध्यसाधननिवृत्त्या तद्धिपक्षभावो निदर्श्यते । यथा घटे मूर्तत्वमनित्यत्वं च दृष्टमिति ॥ विपरीतव्यतिरेको यथा । यदनित्यं तनमूर्तं दृष्टमिति वक्तव्ये यन्मूर्तं तदिनत्यं ८ दृष्टमिति व्रवीति ॥

एँषां पक्षहेतुदृष्टान्ताभासानां वचनानि साध-नाभासम् ॥

श्रीत्मप्रत्यायनार्थं तु प्रत्यक्षमनुमानं च दे एव १२ प्रमाणे ॥ तंत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यज्ज्ञानमर्थं रूपादी नामजात्यादिकल्पनारहितम् । तदक्षमक्षं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम् ॥ श्रंनुमानं लिङ्गादर्थदर्शनम् । "लिङ्गं पुन-स्निरूपमुक्तम् । तस्माद्यद्गुमेयेऽर्थे ज्ञानमुत्यद्यतेऽमिरत्र १६ अनित्यः शब्द इति वा तदनुमानम् ॥ शंभयत्र तदेव ज्ञानं फलमधिगमरूपत्वात् । संव्यापारवत्त्य्यातेः प्रमाणत्वमिति ॥ कंल्पनाज्ञानमर्थान्तरे प्रत्यक्षामा-सम् । यज्ज्ञानं घटः पट इति वा विकल्पयतः समुत्यद्यते २० तदर्थस्वलक्षणविषयत्वात्प्रत्यक्षाभासम् ॥ हेत्वाभासो हि बहुपकार पूर्वकं ज्ञानमनुमानाभासम् । हेत्वाभासो हि बहुपकार उक्तः । तस्माद्यद्गुमेयेऽर्थे ज्ञानमन्युत्पन्नस्य भवति तद-नुमानाभासम् ॥ सीधनदोषोद्घावनानि दूषणानि ॥ साधनदोषो न्यूनत्वम् । पक्षदोषः प्रत्यक्षादिविरुद्धत्वम् । हेतुदोषोऽसिद्धानैकान्तिकविरुद्धत्वम् । दृष्टान्तदोषः साधन४ धर्माद्यसिद्धत्वम् । तास्योद्घावनं प्राक्षिकप्रत्यायनं
दूषणम् ॥ अभूतसाधनदोषोद्घावनानि दूषणाभासानि ॥ संपूर्णे साधने न्यूनत्ववचनम् । अदृष्टपक्षे पक्षदोषवचनम् । सिद्धहेतुकेऽसिद्धहेतुकं वचनम् । एकान्त८ हेतुकेऽनेकान्तहेतुकं वचनम् । अविरुद्धहेतुके विरुद्धहेतुकं वचनम् । अदृष्टदृष्टान्ते दृष्टदृष्टान्तदोषवचनम् ।
एतानि दूषणाभासानि । न ह्येभिः परपक्षो दृष्यते ।
निरवद्यत्वात्तस्य ॥ इत्युपरम्यते ॥

पँदार्थमात्रमाख्यातमादौ दिङ्मात्रसिद्धये । यात्र युक्तिरयुक्तिर्वा सान्यत्र सुविचारिता ॥

॥ इति न्यायप्रवेशकसूत्रं समाप्तम् ॥

### हरिभद्रसूरिकृता

# न्यायप्रवेशवृत्तिः।

#### श्रीसर्वज्ञाय नमः॥

सम्यग्ज्ञानस्य वक्तारं प्रणिपत्य जिनेश्वरम् । न्यायप्रवेशकव्याख्यां स्फुटार्था रचयाम्यहम् ॥ रचितामपि सत्प्रज्ञैर्विस्तरेण समासतः । असत्प्रज्ञोऽपि संक्षिप्तरुचिः सत्त्वानुकम्पया ॥

तत्र च---

₹

8

साधनं दूषणं चैव साभासं परसंविदे। प्रत्यक्षमनुमानं च साभासं त्वात्मसंविदे॥

१२ इत्यादावेव श्लोकः । आहास्य किमादावुपन्यास इति । उच्यते । इह प्रेक्षापूर्वकारिणः प्रयोजनादिश्चन्ये न ववचित्प्रवर्तन्त इत्यतोऽधिकृतशास्त्रस्य प्रयोजनादिप्रदर्शनेन प्रेक्षावतां प्रष्टन्त्यर्थमिति । शास्त्रार्थकथनकालोपस्थिन्तपरसंभान्यमानानुपन्य।सहेतुनिराकरणार्थं च न्यायप्रवेशकाख्यं शास्त्रमारभ्यते इत्युक्ते संभवत्येवंवादी परः—नारव्धव्यमिदं प्रयोजनरहितत्वात् १६ उन्मत्तकवाक्यवत् । तथा निरिभधेयत्वात् काकदन्तपरीक्षावत् । तथा असंवद्यत्वात् दश दार्डिमानि षद्दपृषाः कुण्डमजाजिनं पललपिण्डं सर कीटिकृत्यादिनाक्यवत् । तदमीषां हेतूनामसिद्धतोद्धावयिषया प्रयोजनादिमतिपादनार्थमादौ श्लोकोपन्यासः । अयं चाभिधेयप्रयोजने एव दर्शयति २० साक्षात् संवन्धं तु सामध्येन । यथा चैतदेवं तथा सुरवप्रतिपत्त्यर्थमेवमेव लेशतो व्याख्याय दर्शयिष्यामः ॥ व्याख्या च पदवाक्यसंगतेति । उक्तं च—

## शास्त्रपकरणादीनां यथायीवगमः कृतः। न्याख्यां विहाय तत्त्वद्भैः सा चोक्ता पट्वावययोः॥

तत्रापि पदसमुदायात्मकत्वाद्वाक्यस्यादौ पदार्थगमनिका न्याय्या । ४ सा च पद्विभागपूर्वेत्यतः पद्विभागः । साधनम् दूपणम् च एव साभासम् परसंविदे प्रत्यक्षम् अनुमानम् च साभासम् तु आत्मसंविदे इति पदानि ॥ अधुना पदार्थ उच्यते । साध्यते अनेनेति सिद्धिर्वा साधयतीति वा साधनम् । तच पक्षादिवचनजातम् । वक्ष्यति च । पक्षादि-८ वचनानि साधनम् । विषयश्चास्य धर्मविशिष्टो धर्मा । तथा दूप्यतेऽनेन दूपय-तीति वा द्रपणम् । तच साधनदोषोद्भावनं वचनजातमेव । वक्ष्यिति च साधनदोषोद्भावनानि दूपणानि । विषयश्रास्य साधनाभासः न सम्यक्सा-धनम् । तस्य दूषियतुमशक्यत्वात् । नतु वश्यति साधनदोषोद्धावनानि दूप-१२ णानीति तदेतत्कथम् । उच्यते । साधनाभास एव किंचित्साम्येन साध-नोपचाराददोषः इत्येतच तत्रैव निर्लोठियप्यामः । चशब्दः समुचये। एवकारोऽवधारणे । स चान्ययोगव्यवच्छेदार्थ इत्येतहर्शीयध्यामः । तथा आभासनमाभासः । सह आभासेन वर्तते साभासम् । साभासशब्दः प्रत्ये-१६ कमिसंबध्यते । साधनं साभासं दूषणं साभासम् । तत्र साधनाभासं पक्षाभासादि । वक्ष्यति च । साधियतुमिष्टोऽपि मत्यक्षादिविरुद्धः पक्षाभास इत्यादि । द्रषणाभासं चाभूतसाधनदोषोद्भावनानि । वश्यति च अभूतसाधनदोषो-द्भावनानि दूपणाभासानीति ॥ परसंविदे इत्यत्र परे प्राक्षिकाः संवे-२० दनं संविद् अववोध इत्यर्थः । परेषां संवित् परसंवित् तस्ये परसंविदे पराव-वोधाय । इयं ताद्थ्यें चतुर्थीं । यथा यूपाय दारुः । इति पदार्थः ॥ वाक्यार्थस्त्वयम् । साधनदूषणे एव साभासे परसंविदे पराववोधाय न प्रत्यक्षानुमाने । परसंवित्फळत्वात्तयोः । यथा पार्थ एव धनुर्घरः २४ पार्थे धनुर्घारयति सति को अन्यो धनुर्घारयति इति ॥ प्रत्यक्षम्

इत्यत्र अक्षमिन्द्रियं ततश्च प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षं कार्यत्वेनेन्द्रियं प्रति गतमित्यर्थः । इदं च वक्ष्यति प्रत्यक्षं कल्पनापेढम् इत्यादि । तथा मीयते अनेनेति मानं परिच्छेद्यत इत्यर्थः । अनुशब्दः ४ पश्चादर्थे । पश्चान्मानं - अनुमानम् । पक्षधर्मग्रहणसंवन्धस्मरणपू-र्वकिमत्यर्थः । वक्ष्यति च त्रिरूपाछिङ्गगछिङ्गिनि ज्ञानमनुमानम् । चशब्दः पूर्ववत् । साभासम् इत्यादि । वक्ष्यति च कल्पनाज्ञानमर्थान्तरे प्रत्य-क्षाभासम् इत्यादि । तथा हेत्वाभासपूर्वकं ज्ञानमनुमानाभासम् इत्यादि च । तु ८ शब्दस्त्वेवकारार्थः । स चावधारण इति दर्शयिष्यामः ॥ आत्मसंविदे इति । अततीत्यात्मा जीवः । संवेदनं संवित् । आत्मनः संवित् आत्मसंवित् । तस्यै आत्मसंविदे आत्माववोधाय । आत्मा चेह चित्तचैत्तसंतानरूपः परिगृह्यते न तु परपरिकल्पितो नित्त्यत्वादिधर्मा । तत्प्रतिपादकप्रमाणाभावात् । इति १२ पदार्थः ॥ वाक्यार्थस्त्वयम् । प्रत्यक्षानुमाने एव साभासे आत्मसंविदे आत्माव-वोधाय न साधनदूषणे आत्मसंवित्फलत्वात् तयोः। आह ननु साधनमपि वस्तुतोऽनुमानमेव ततश्रानुमानमित्याश्चक्ते साधनाभिधानं न युज्यते अ-स्मिन्वा प्रागुक्ते अनुमानाभिधानमिति । नेष दोषः । स्वार्थपरार्थभेदेनाभि-१६ धानात्। तत्र साधनं परार्थमनुमानमिदं पुनः स्वार्थम्। अपरस्त्नाह। आदौ साधनदूपणाभिधानमयुक्तं श्रत्यक्षानुमानपुरःसरत्वाक्तत्रयोगस्य । उच्यते । सत्यपि तत्पुरःसरत्वे शास्त्रारम्भस्य परसंवित्प्रधानत्वात्साधनदूषणयो-रपि तत्फलत्वात्प्रत्यासत्तेराटात्रुपन्यासः । परार्थनिवन्धनः स्वार्थ इति न्याय-२० प्रदर्शनार्थमन्ये ॥

कृतं प्रसङ्गेन । प्रकृतं प्रस्तुमः ॥ इह च साधनादयोऽष्टो पदार्थाः अभिधेयतया उक्ताः । परसंवित्त्यात्मसंवित्त्योरत्र प्रयोजनत्वेन संबन्धश्र सामध्यगम्य एव । स च कार्यकारणलक्षणः । कारणं वचनरूपापन्न-२४ प्रकरणमेव । कार्यं तु प्रकरणार्थपरिज्ञानम् । तथाहीदमस्य कार्यमिति संबन्ध-

लक्षणा षष्ठी । आह—यद्येवं परसंवित्त्यात्मसंवित्त्योः प्रकरणार्थपिरक्षानेन व्यवहितत्वाद्मयोजनत्विमिति । न । व्यवहितस्यैव विवक्षितत्वात् । किमर्थं व्य-वहितमेव विवक्षितिमिति । उच्यते । उत्तरोत्तरप्रयोजनानां प्राधान्यख्यापनार्थम् । ४ तथा चेहानुत्तरप्रयोजनं परमगतिप्राप्तिरेव । तथा चोक्तम् ।

> सम्यङ्न्यायपरिज्ञानाद्धेयोपादेयवेदिनः । उपादेयग्रपादाय गच्छन्ति परमां गतिम् ॥

आह—यद्येविविहानुत्तरमेवेदं कस्मान्नोपन्यस्तमिति । उच्यते । अव्युत्पन्नं ८ विनेयगणमधिकृत्य तत्प्रथमतयैव तस्याप्रयोजकत्वात् ॥ अपरस्त्वाह । इदपिह श्रोतणां प्रयोजनमुक्तं कर्तुस्तिहिं किं प्रयोजनिमिति वाच्यम् । उच्यते ।
तस्याप्यनन्तरपरंपरभेदभिन्निमिदमेव । अनन्तरं तावत्सत्त्वानुग्रहः । परंपरं तु
परमगितप्राप्तिरेव । तथा चोक्तम् ।

१२ सम्यङ्न्यायोपदेशेन यः सच्वानामनुग्रहम् । करोति न्यायवाह्यानां स प्रामोत्यचिराच्छिवम् ॥

अलं विस्तरेण ॥

इति शास्त्रसंग्रहः । इतिशब्दः परिसमाप्तिवाचकः । एतावा-१६ नेत्र । शिप्यतेऽनेन तत्त्वमिति शास्त्रमधिकृतमेत्र । अर्थ(ए। ध्यं)त इत्यर्थः । शास्त्रस्यार्थः शास्त्रार्थः । तस्य संग्रहः शास्त्रार्थसंग्रहः । संग्रहणं संग्रहः । एतावानेवाधिकृतशास्त्रार्थसंक्षेप उत्यर्थः । शास्त्रतो चास्याल्पग्रन्यस्यापि विश्व-च्यापकन्यायानुशासनादिति बृद्धवादः ॥

२० तत्र यथोद्देशस्तया निर्देश इति कृत्वा साधनस्वरूपावधारणा-याह ॥ तत्र पक्षाद्विचनानि साधनम् । तत्रशब्दो निर्धारणार्थः । तत्र तेषु साधनादिषु साधनं ताविन्धार्यते इति । निर्धारणं च जातिगुणिकयानिमित्तमिति । अत्र गुणिनिमित्तं साधनत्वेन गुणेन निर्धा-

र्यते इति । गोमण्डलादिव गौः श्लीरसंपन्नत्वेन गुणेन ॥ पच्यते इति पक्षः। पच व्यक्तीकरणे । पच्यते व्यक्तीक्रियते योऽर्थः स पक्षः । साध्य इत्यर्थः । स च धर्मविशिष्टो धर्मा । पक्ष आदिर्येषां ते पक्षादयः । अयं वहु-८ त्रीहिः समासः । अयं च तद्धणसंविज्ञानश्र भवति । तत्र तद्गुणसंविज्ञानो यथा लम्बकर्ण इत्यादि । लम्बौ कणौं यस्यासौ लम्बकर्णः । लम्बकर्णत्वं च तस्यैव गुण इत्यर्थः । अतद्वणसंविज्ञानो यथा पर्वतादिकं क्षेत्रिमत्यादि । पर्वत अदिर्यस्य तत्पर्वतादिकं क्षेत्रम् । न पर्वतः क्षेत्रगुणः। किं तर्हि। उप-८ लक्षणमात्रमिति भावना । अयमिह तहुणसंविज्ञानो बहुत्रीहिर्वेदितच्यः। यथा पर्वतादिकं क्षेत्रं नद्यादिकं वनिमिति । न पुनर्यथा लम्वकर्णः ब्राह्म-णादयो वर्णा इति । पक्षादिवचनानि साधनिमत्यादिशब्द उपलक्षणार्थः । अस्य चायमर्थः । आदीयतेऽस्मादित्यादिः यथा पर्वतादिकं क्षेत्रमित्यादौ । १२ न पुनरादीयते इत्यादिः यथा ब्राह्मणादयो वर्णा इत्यादाविति । ततः सुस्थि-तिमदं पक्षः आदिर्थेषां ते पक्षादयः ॥ ते च पक्षोपलक्षिता हेतुदृष्टान्ताः । तेषां वचनान्युक्तयः ॥ किं साधनमिति । इह च यटा साध्यतेऽनेनेति साथनं करणाभिधानार्थः साधनशब्दस्तदा पक्षोपलक्षितानि हेतुत्वादिवचनानि साध-१६ नम् । यतस्तः करणभूतैर्विवक्षितोऽर्थः परसंताने प्रतिपाद्यते । यदा पुनर्भावसाधनः ।सद्धिः साधनामिति तटा पक्षाटिवचनजन्यं प्रति-पाद्यगतं ज्ञानमेव साधनम् । तत्फलत्वात्पक्षादिवचनानाम् । कार्ये कारणो-पचारात् । यथेदं मे शरीरं पाराणं कर्मिति । यदा तु कर्तृसाधनः साधयतीति २० साधनं तटा पक्षाटिवचनान्येव कर्तृत्वेन विवक्ष्यन्ते प्रतिपाद्यसंताने ज्ञानी-त्पाटकत्वात् इति । तदेवं पक्षादिवचनानि साधनम् । तद्यथा हक्षा वनं हस्त्यादयः सेना ॥ आह । एकवचननिर्देशः किमर्थमुच्यते । समुदितानामेव पक्षादिवचनानां साधनत्वरूयापनार्थम् । उक्तं च दिङ्गागाचार्येण साधन-२४ मिति चैकवचननिर्देशः समस्तसाधनत्वख्यापनार्थः । इत्यलं विस्तरेण ॥

एवं तावत्सामान्येन साधनमुक्तम् । इदं च न ज्ञायते किं कारकमुत

व्यक्षकम् । साधनस्य द्वैविध्यदर्शनात् । तत्र कारकं वीजाद्यद्वरादेः । व्यक्षकं प्रदीपादि तमसि घटादीनाम् । अतो व्यक्षकत्वप्रतिपादनायाह । पक्षहेतु- हृष्टान्तवचनहिं प्राक्षिकानामप्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यते इति ॥ अस्य गमनिका । पच्यते इति पक्षः । हिनोतीति हेतुः । हि गता । सर्वे गत्यर्थाः ज्ञानार्थाः । तथा दृष्टमर्थमन्तं नयतीति दृष्टान्तः । स च द्विधा साधम्यवैधम्य- भेदात् । ततश्चवं समासः । दृष्टान्तश्च दृष्टान्तश्च दृष्टान्तौ । हेतुश्च दृष्टान्तौ च हेतुदृष्टान्ताः । पक्षस्य हेतुदृष्टान्ताः पक्षहेतुदृष्टान्ताः । तेषां वचनानि पक्षः ८ हेतुदृष्टान्तवचनानि । तैः पक्षहेतुदृष्टान्तवचनैः । हिश्चव्दो यस्माद्धे । प्रश्ने नियुक्ताः प्राश्निका विद्वांसः । स्वसमयपरसमयवेदिनः । उक्तं च—

स्वसमयपरसमयज्ञाः कुलजाः पश्चद्वयस्थिताः शमिणः । वादपथेष्वभियुक्तास्तुलासमाः प्राश्चिकाः प्रोक्ताः ॥

१२ तेषां प्राक्षिकानामप्रतीतोऽनवगतोऽनववुद्धोऽर्थः प्रतिपाद्यते । आह । ये यथोक्ताः प्राक्षिकाः कथं तेषां कश्चिदप्रतीतोऽर्थ इति । उच्यते । न तत्परिज्ञानमङ्गीकृत्याप्रतीतः । किंतु वादिप्रतिवादिपक्षपिरग्रहसमर्थनासहस्तदन्तर्गत
रत्यतोऽप्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यते । नतु चात्र चतुर्थ्या किय्या चेति वक्तच्य१६ लक्षणया भवितच्यं तिक्तमर्थ पष्टचत्रोच्यते । कारकाणामविवक्षा ग्रेप इति
ग्रेपलक्षणा पष्टी । केषां प्रतिपाद्यते । सामर्थ्याद्येषामप्रतीतः अन्येपामश्चतत्वातेषामेव प्रतिपाद्यते । इतिशब्दस्तस्माद्ये । यस्मादेवं तस्माद्वच्छकामेदं साधनमप्रतीतार्थप्रतिपादकत्वात् प्रदीपवत् । च्यतिरेके वीजादि ॥ तत्र पक्षादिवच२० नानि साधनम् इत्यक्तम् ॥ अधुना यथोद्देशं निर्देश इतिन्यायमाश्चित्य
पक्षलक्षणप्रतिपादनायाह । तत्र पक्षः प्रसिद्धो धर्मी । अस्य गमनिका । तत्रशब्दो निर्धारणार्थः । निर्धारणं च प्रसिद्धभित्वादिगुणतोऽवसेयिमिति । पक्ष
इति लक्ष्यनिर्देशः । धर्मीति । धर्मीः कृतकत्वादयस्तेऽस्य विद्यन्ते इति धर्मी
२४ शब्दादिः । कथं प्रसिद्ध इत्यत आह । प्रसिद्धविशेषणविशिष्टतया स्वयं

साध्यत्वेनेष्मितः । तत्र प्रसिद्धं वादिप्रतिवादिभ्यां प्रमाणबलेन प्रतिपन्नम् । विशिष्यतेऽनेनेति विशेषणम् । तेन विशिष्टः प्रसिद्धविशेषणविशिष्टः । तद्भावः मिसद्विशेषणविशिष्टता । तया मिसद्विशेषणविशिष्टतया हेतुभूतया मिसदः । ४ अत्राह । इह धर्मिणस्तावत्प्रसिद्धता युक्ता विशेषणस्य त्वनित्यत्वादेर्न युज्यते । साध्यत्वात् । अन्यथा विवादाभावेन साधनत्रयोगातुपपत्तेः । नैतदेवम् । सम्यगर्था-नववोधात् । इह प्रसिद्धता विशेषणस्य न तस्मिन्नेव धर्मिणि समाश्रीयते किंतु धर्म्यन्तरे घटादौ । ततश्च यथोक्तदोषानुपपत्तिः । तथा स्वयमित्यनेनाभ्युपगम-८ सिद्धान्तपरिग्रहः ॥ साध्यत्वेनेप्सित इति । साधनीयः साधियतव्यः साधन-महतीति वा साध्यः । तस्य भावः साध्यत्वम् । तेन साध्यत्वेन । ईप्सितः अभिमतः इष्ट इच्छया व्याप्त इत्यर्थः । इह च विशेषणस्य व्यवच्छेदकत्वात्प्रसिद्धो धर्मीत्यनेनाप्रसिद्धविशेषणस्य पक्षाभासस्य व्यवच्छेदो द्रष्टव्यः । प्रसिद्धविशे-१२ पणिवशिष्टतयेत्यनेन त्वप्रसिद्धविशेषणस्य उभयेन चाप्रसिद्धोभयस्य स्वयमि-त्यनेन चाभ्युपगमसिद्धान्तपरिग्रहेण सर्वतन्त्रप्रतितन्त्राधिकरणसिद्धान्तानां व्यवच्छेदो द्रष्ट्वः । इह तु शास्त्रनिरपेक्षवादिनोर्लोकप्रसिद्धयोर्धर्मधर्मिणोः परिग्रहवचनमभ्युपगमसिद्धान्तस्तं स्वयमित्यनेनाह । ततश्च यदपि स्वयमिति ं १६ वादिना यस्तटा साधनमाह । एतेन यद्यपि कचिच्छास्त्रे स्थितः साधनमाह तच्छास्त्रकारेण तस्मिन्धर्मिण्यनेकधर्माभ्युपगमेऽपि यस्तदाऽनेन वादिना धर्मः साधियतुमिष्टः स एव साध्यो नेतर इत्युक्तं भवतीति यदुक्तं वादिम्-तदिष संगतमेव । साध्यत्वंनेति साध्यत्वेनैव न साधन-२० त्वेनापि । अनेन च साध्यहेतुदृष्टान्ताभासानां पक्षत्वव्युदासः । ईिप्सत इत्यनेन च नोक्तमात्रस्यवेत्युक्तं भवति । इच्छयाऽपि व्याप्तः पक्षः । इत्येतच परार्थाश्रक्षरादय इत्यत्र दर्शियण्यामः । इत्यनेन धर्मविशिष्टो धर्मी पक्ष इत्या-वेटितं भवति । ततश्च न धर्ममात्रं न धर्मी केवलः न स्वतन्त्रमुभयं न च तयोः २४ संबन्धः किंतु धर्मधर्मिणोविंशेपणविशेष्यभाव इति भावार्थः॥ इह चोक्तलक्ष-णयोगे सत्यप्यश्रावणः शब्द उत्येवमादीनामपि मत्यक्षादिविरुद्धानां पक्षत्वमान

प्त्यातिच्याप्तिनीम लक्षणदोषः मामोतीत्यतस्तिबृहत्त्यर्थमाह । प्रत्यक्षाद्यवि-रुद्ध इति वाक्यशेषः । पत्थक्षादिभिरविरुद्धः । आदिशब्दाद्वुक्तानुमानादि-परिग्रहः । इत्ययं वाक्यशेषो वाक्याध्याहारो द्रष्टव्य इति । उदाहरणो-४ पद्शेनायाह तद्यथा । अनित्यः शब्दो नित्यो वेति । तद्यथेत्युटाहरणो-पन्यासार्थम् । तत्र बौद्धादेरनित्यः शब्दो वैयाकरणादेनित्य इति । उक्तः सोदाहरणः पक्षः । सामतं हेतुमभिधित्सुराह हेतुस्त्रिरूपः हिनोति गमयति जिज्ञासितधर्मिविशिष्टानर्थानिति हेतुः । स च त्रिरूपः। ८ त्रीणि रूपाणि यस्यासौ त्रिरूपः त्रिस्वभाव इत्यर्थः । एकस्य वस्तुनो नानात्वमपद्यन् पृच्छक आह किं पुनस्त्रेरूप्यम् । किामिति परिप्रश्ने । पुनरिति वितर्के । त्रिरूपस्य भावस्त्रेरूप्यम् । एवं पृच्छकेन पृष्टः सन्नाहा-चार्यः पक्षधर्मत्वं सपक्षे सत्त्वं विपक्षे चासत्त्वमेव । अस्य गमनिका । १२ उक्तलक्षणः पक्षस्तस्य धर्मः पक्षधर्मस्तद्भावः पक्षधर्मत्वम् । पक्षशब्देन चात्र के-वलो धर्म्यवाऽभिधीयते । अवयवे समुदायोपचारात् । इदमेकं रूपम् । तथा सपक्षे सत्त्वम् । सपक्षो वक्ष्यमाणलक्षणः । तस्मिन्सत्त्वमस्तित्वं सामान्येन भाव इत्यर्थः । इदं द्वितीयं रूपम् । तथा विपक्षे चासत्त्वमिति तृतीयं रूपम् । विपक्षो १६ वक्ष्यमाणलक्षणस्तस्मिन्युनरसत्त्वमेवाविद्यमानतैव । चशब्दः पुनःशब्दार्थः । स च विशेषार्थ इति दर्शितमेव। आह इँहैवावधारणेऽभिधानं किमर्थम्। उच्यते। अत्रैवैकान्तासत्त्वप्रतिपादनार्थम् । सपक्षे त्वेकदेशेऽपि सत्त्वमदुष्टमेवेति । तथा च सत्येकान्ततो विपक्षव्यादृत्ताः सपक्षेकदेशव्यापिनोऽपि पयत्नानन्तरीयकत्वादयः २० सम्यग्घेतव एवेत्यावेदितं भवति ॥ सपक्षे सन्विमत्यादि यदुक्तं तत्र सपक्ष-विपक्षयोः स्वरूपमजानानो विनेयः पुच्छति । कः पुनः सपक्षः को घा विपक्ष इति । अयं तु प्रश्नो निगदसिद्ध एव । निर्वचनं त्विदं साध्यध-र्मेत्यादि । अस्य गर्मानका । इहोपचारद्वच्या धर्मे साध्यत्वमधिकृत्योच्यते । २४ साध्यश्रासी धर्मश्र साध्यधर्मः । अनित्यत्वादिः । समानः सदृशस्तस्य भावः

सामान्यं तुल्यता । साध्यधर्मस्य साध्यधर्मेण वा सामान्यं साध्यधर्मसामा-

न्यम् । तेन समानोऽर्थः सपक्ष इति । समं तुल्यं मानमस्येति समानः । तुल्यमानपरिच्छेद्य इति भावना । अर्थो घटादिः । न तु वचनमात्रम् । समानः पसः सपस इति । अथवा उपचारद्वन्या धर्मिणि साध्यत्वमधिक्रियते । ततश्च ४ साध्यस्य धर्मः साध्यधर्मः । शेषं पूर्ववत् । अनुपचरितं तु साध्यम् । धर्मविशिष्टो धर्मीति भावार्थः ॥ सांप्रतं सपक्षस्यैव उदाहरणमुपदर्शयनाह । तद्यथा अ-नित्ये शब्दे साध्ये इन्यादि । तद्यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थः । अनित्ये शब्दे साध्ये किम् ? । घटादिरनित्यः पदार्थसंघातः सपक्षः । साध्यानित्यत्वसमान-८ त्वात् ॥ अधुना विपक्षलक्षणप्रतिपादनायाह । विपक्षो यत्र साध्यं नास्ति। विसद्यः पक्षो विपक्षः । स कीद्यगिति स्वरूपतो दर्शयति । यत्र यस्मित्रर्थे । साधनीयं साध्यम् । नास्ति न विद्यते । इह च साध्यप्रतिवन्धत्वात् साधनस्य तद्पि नास्तीति गम्यते । उदाहरणं दर्शयति । यथा यनित्यमि-१२ त्यादि । तत्र यनित्यमिति किमुक्तं भवति ? । यदनित्यं न भवति तद्कृतकं दृष्टमिति । तत्कृतकमपि न दृष्टम् यथाकाशमिति । तत्र हि साध्याभावात् ंसाधनाभावः । सांप्रतं विचित्रत्वादवधारणविधेः विपक्षधर्यत्वादिषु तम्रुपदर्श-यनाइ। तत्र कृतकत्विमत्यादि । तत्रेति पूर्ववत् । कृतकत्वं मयत्नान-१६ न्तरीयकत्वं वा अनित्यादौ हेतुरिति योगः । तत्र क्रियते हित कृतकः। अपेक्षितपरन्यापारो हि भावः स्वभावनिष्पत्तौ कृतक इति । तद्भावः कृतकत्वम् । प्रयत्नान्तरीयकत्वं वा इति । प्रयत्नश्चेतनावतो न्यापारः । तस्य प्रयत्नानन्तरं तत्र भावो जात इति वा प्रयत्नानन्तरीयः। स एव प्रय-२० त्नानन्तरीयकः । तद्भावः मयत्नानन्तरीयकत्वम् । वाशव्दः चशब्दार्थः । स च समुचये । द्वितीयहेत्विमधानं विपक्षव्यादृत्तः । सपक्षैकदेशदृत्तिरपि सम्यग्धे-तुर्यथा । यमेनेति दर्शनार्थत्वाददुष्टमिति । अयं च हेतुः किं पक्षधर्म एव न तु पसस्यैव धर्मः । अयोगन्यवच्छेदमात्रफलत्वाद्वधारणस्य । यथा चैत्रो २४ धनुर्घर एव । अनेन चासिद्धामां चतुर्णामसाधारणस्य च व्यावृत्तिः । तथा सफल एवास्त्वन्ययोगच्यवच्छेदः यथा पार्थ एव यसुर्धरः । अनेन हुं साधाः

रणादीनां नवानामि हेत्वाभासानां व्याव्यक्तिः । आह । यदि सपक्ष एवास्ति ततश्र तद्वचितिरेकेणान्यत्र पक्षेऽप्यभावात् धर्मत्वानुपपत्तिः । न अनवधृतावधारणात् । पक्षधर्मत्वस्यावधारित्वात् । आह । यद्येवं विपक्षे ४ नास्ति एवेति तृतीयमवधारणं किमर्थम् ?। उच्यते । प्रयोगोपदर्शनार्थम् । उक्तं च । अन्वयव्यतिरेकयोरेकमपि रूपमुक्तं कथं नु नाम द्वितीयस्याक्षेपकं स्यादिति । प्रभूतमत्र वक्तव्यं तत्तु नोच्यते । ग्रन्थविस्तरभयात् । गमनिकामा-त्रमेतत् । अनित्यादौ हेतुरित्यत्रादिग्रहणात् दुःखादिपरिग्रहः । इत्युक्तो ८ हेतु: ॥ सांप्रतं दृष्टान्तमिभिष्तसुराह । हृष्टान्त इत्यादि । दृष्टं तत्रार्थे अन्तं नयतीति दृष्टान्तः । ममाणोपलब्धमेव विप्रतिपत्तौ संवेदननिष्टां नयती-त्यर्थः । स च द्विविधः । द्वे विधे यस्य स द्विविधस्तदेव द्वैविध्यम् । दर्शयति साधम्येण वैधम्येण च। समानो धर्मी यम्यासौ सधर्मी सधर्मणो भावः १२ साधर्म्य तेन । विसदृशो धर्मी यस्यासौ विधर्मी विधर्मणो भावः वैधर्म्य तेन । चशब्दः समुचये । तत्र साधर्म्येण ताविद्ति । तावच्छव्दः क्रमार्थः । यत्रेति । अभिधेयहेतोरुक्तलक्षणस्य सपक्ष एवास्तित्वं ख्याप्यते । सपक्ष उक्तलक्षणस्तस्मिश्रास्तित्वं विद्यमानत्वं ख्याप्यते प्रतिपाद्यते वचनेन । तचे-१६ दम् । यत्कृतकं तद्नित्यं यथा घटादिः इति सुगमम् । अनेन साधन-द्यान्ताभासः । वैधर्म्येणापि । यत्र साध्याभावे हेतोरभाव एव कथ्यते । यत्रेत्यभिधेये । साध्यं अनित्यत्वादि तस्याभावे हेतोः कृतकत्वादेः । किम् १। अभाव एव कथ्यते प्रातिपाद्यते वचनेन । तचेद्मुदाहरणं दर्शयति । २० यन्नित्यं तद्कृतकं दृष्टं यथाकाशमिति सुगमम् । आह । न सौगतानां नित्यं नाम किंचिद्स्ति । तद्भावात् कथं वैधर्म्यष्ट्यान्त इत्युच्यते ? । नित्यशब्देनात्रानित्यत्वस्याभाव उच्यते । अत्रेति प्रयोगे दृष्टान्तवाक्ये वा । किं नित्यशब्देन अनित्यत्वस्याभाव उच्यते ? । अनित्यो न भवतीति २४ नित्यः । अकृतकशब्देनापि कृतकत्वस्याभावः उच्यते । इति च वर्तते ।

कृतको न भवतीत्यकृतकः । न तु वस्तु सिन्यमकृतकं वास्ति । अत्रैवो-

दाहरणमाह । यथा भावाभावोऽभावः । यथेत्यौपम्ये । भावः सत्ता तस्याभावो भावाभावः । असावभाव उच्यते । न तु भावादन्योऽभावो नाम वस्तुस्त्ररूपोऽस्ति एवं नित्यशब्देनात्रेत्यादि दाष्ट्रीन्तिकेऽपि भावितमेव ॥ ४ उक्ताः पक्षाद्यः ॥

सह पक्षेण विषयभूतेन हेतुदृष्टान्ता इत्यर्थः । एषां वचनानि । एषामिति पक्षेपछित्तानां हेतुदृष्टान्तानाम् । वचनानि ये वाचकाः शब्दाः । किम् ? । परप्रत्यायनकाछे प्राक्षिकप्रत्यायनकाछे साधनम् । यथा प्रयोगतो ८ दर्शयति । यथा अनित्यः शब्दः इति पक्षवचनम् । कृतकत्वादिति पक्षधमवचनम् । यत कृतकं तद्नित्यं हृष्टं यथा घटादिरिति सपक्षानुगमवचनम् । यन्नित्यं तद्कृतकं हृष्टं यथाकाशिमिति व्यति-रेकवचनम् । इति निगद्सिद्धम् । यावत् एतान्येव त्रयोऽवयवा १२ इत्युच्यन्ते । एतान्येव पक्षहेतुदृष्टान्तानां वचनानि । त्रय इति संख्या । अवयवा इत्युच्यन्ते । पूर्वाचार्यणां संज्ञान्तरमेतत् । यथोक्तं साधनमवयवाः ॥

उक्तं साधनम् । अधुना तदाभास उच्यते । तत्रापि पक्षादिवचनानि साधनमिति पक्षस्योपलक्षणत्वात्प्रथमं पक्ष उक्तः । इहापि पक्षाभास एवोच्यते १६ साधियतुमित्यादि । साधियतुमिष्टोऽपि पक्षादिविरुद्धः पक्षाभासः । सिसाधियपया वाञ्छितः अपिशव्दात्मसिद्धो धर्मीत्यादि तदन्यलक्षणयुक्तोऽपि । किम् १ । पत्यक्षादिविरुद्धः । विरुध्यते स विरुद्धः । पत्यक्षादयो वक्ष्यमाणलक्षणास्तेविरुद्धो निराकृतः पत्यक्षादिविरुद्धः । किम् १ । पक्षाभासः । तस्यात्रो-२० क्तलक्षणः पक्षः आभासनमाभासः आकारमात्रम् । पक्षस्येवाभासो यस्यासौ पक्षाभासः पक्षाकारमात्रम् । न तु सम्यक् पक्ष इत्यर्थः । तद्यथेत्युदाहरणो-पन्यासार्थः । प्रत्यक्षविरुद्ध इत्यादि । प्रत्यक्षं वक्ष्यमाणलक्षणम् । इह पुनः प्रत्यक्षश्चित्व तत्पिरिच्छन्नो धर्मः पिर्मृह्यते शालिकुडवन्यायात् । २४ ततश्च प्रसिद्धधर्मशब्दलोपात् प्रत्यक्षप्रसिद्धधर्मविरुद्धः प्रत्यक्षविरुद्धः । एवमनुमानविरुद्धः आगमलोकस्ववचनविरुद्धाश्चेति भावनीयमिति ।

अप्रसिद्धविशेषणादिशव्दार्थेष्ठदाहरणनिरूपणायामेव वक्ष्यामः । सांप्रत-मुदाहरणानि दर्शयति । तत्र प्रत्यक्षविरुद्धः इत्युद्देशः । अश्रावणः शब्दः इत्युदाहरणम् । अत्र शब्दो धर्मा । अश्रावणत्वं साध्य-४ धर्मः। अयं च साध्यमानस्तत्रैव धर्मिणि पत्यक्षप्रसिद्धेन श्रावणत्वेन विरुध्यते इति प्रत्यक्षविरुद्धः । आह । श्रावणत्वं सामान्यलक्षणत्वात्प्रत्यक्षगम्यमेव न भवति कथं प्रत्यक्षप्रसिद्धधर्मविरुद्धः ? इति । अत्रोच्यते । भावप्रत्ययेन स्वरूप-मात्राभिधानात्सामान्यलक्षणत्वानुपपत्तेरदोष इति । अत्र च वहु वक्तन्यं तत्तु ८ नोच्यते । अक्षरगमनिकामात्रफलत्वात्रयासस्य ॥ अनुमानविरुद्धो यथा । नित्यो घट इति । अत्र घटो धर्मी । नित्यत्वं साध्यधर्मः । स चानुमानप्रसि-द्धेनानित्यत्वेन तत्रैव धर्मिणि वाध्यते । अनुमानं चेदम् । अनित्यो घटः कारणा-धीनात्मलाभत्वात् पदीपवत् ॥ आगमविरुद्धो यथा । वैशोषिकस्य नित्यः १२ शब्द इति साधयतः। वैशेषिकोऽहिमत्येवं पक्षपिग्रहं कृत्वा यदा शब्दस्य नित्यत्वं प्रतिजानीते तदागमविरुद्धः । यतस्तस्यागमे शब्दस्यानित्यत्वं प्रसिद्धम् । उक्तं च बुद्धिमत्पूर्वो वाक्यकृतिर्वेदे तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यमित्यादि ॥ लोकविरुद्धो यथा । शुचि नरशिरःकपालं प्राण्यङ्कत्वात् शङ्खशुक्ति-१६ वत् इति । अत्र नरशिरःकपाछं धर्मित्वेनोपादीयते । शुचित्वं साध्यधर्मः । स च साध्यमानस्तत्रैव धार्माणि लोकमसिद्धशुचित्वेन निरान्नियत इति । आह । इह हेतुदृष्टान्तोपादानं किमर्थमुच्यते ? । छोकस्थितेर्वेछीयस्त्वख्यापनार्थम् । नानुमानेनापि लोकपसिद्धिर्वाध्यत इत्यर्थः ॥ स्ववचनविरुद्धो यथा । २० माता मे वन्ध्या इति । इह च माता साध्यधर्मित्वेनोपात्ता । वन्ध्येति च साध्यधर्मः । स च साध्यपानस्तत्रेव धार्माणे स्ववचनप्रसिद्धेन मातृत्वेन विरुध्यते । विरोधश्र मातृशब्देन मसवधर्मिणी वनितोच्यते वन्ध्याशब्देन तद्विपरीता । ततथ यदि माता कयं वन्थ्या ? वन्थ्या चेत्कयं मातेति ? ॥ तथा २४ अप्रसिद्धविशेषणो यथा। बीद्धस्य सांख्यं प्रति विनाशी शब्द इति।

न मसिद्धममसिद्धम् । विशिष्यते अनेनेति विशेषणं साध्यधमेलक्षणम् ।

ततश्राप्रसिद्धं विशेषणं यस्मिन स तथाविधः । एवं शेषेप्यक्षरगमनिका कार्योति । अत्र च शब्द इति निर्देशः । विनाशीति साध्यधर्मः । अयं च बौद्धस्य सांख्यं प्रति अप्रसिद्धविशेषणः। न हि तस्य सिद्धान्ते किंचिद्दिनश्वरमस्ति। यत ४ उक्तम् — तदेतञ्जेलोक्यं व्यक्तेरपैति नित्यत्वप्रतिष्रेधात् । अपेतमप्यस्ति विनाशप्रति-मेघादित्यादि [यागसूत्र-३,१३ व्यासभाष्य]। आह । यद्येवं न कश्चित्पक्षाभासो नामास्ति । तथाहि—विमतिपत्तौ इष्टार्थसिद्धयेऽनुमानमयोगः । विमतिपत्तिरेष चैतदोषकर्त्राति कुतोऽनुमानम् । अत्रोच्यते । न विप्रतिपत्तिमात्रं तद्दो-८ पकर्तृ युक्तिविरुद्धत्वात् । तथाहि—उपपित्तिभिर्द्देष्टान्तसाधने कृतेऽनुमानः प्रयोगः इष्टार्थिसद्धये भवति । नान्यथा । पुनः साधनापेक्षत्वात् । अतो दृष्टान्तं प्रसाध्य प्रयोगः कर्तव्य इति । अपसाधिते तु पक्षाभासः । इति कृतं प्रसक्तेन ।। तथा अप्रसिद्धविशेष्यो यथा सांख्यस्य बौद्धं प्रति चेतन १२ आत्मेति । तत्र विशेष्यो धर्मीत्यनधीन्तरम् । इह चात्मा धर्मी। चेतनत्वं साध्यधर्मः । इति पक्षः सांख्यस्य वौद्धं प्रति अप्रसिद्धविशेष्यः । आत्मनोऽप्रसिद्धत्वात् । सर्वे धर्मा निरात्मान इत्यभ्युपगमात् । आक्षेपपरि-हारी पूर्ववत् ॥ तथा अमिस्द्रोमयो यथा । वैशेषिकस्य बौद्धं प्रति १६ सुखादिसमवायिकारणमात्मा इति । उभयं धर्मधर्मिणौ । तत्रात्मा धर्मी । सुखादिसमवायिकारणत्वं साध्यधर्मः । वैशेषिकस्य हि कारणत्रयात्कार्य भवति । तद्यथा-समवायिकारणात् असमवायिकारणात् निमित्तकारणाच् । तथाहि-तन्तवः पटस्य समवायिकारणं तन्तुसंयोगोऽसमवायिकारणं तुरी-२० वेमादयस्तु निमित्तकारणम् । इत्थमात्मा सुखदुःखेच्छादीनां समवायिकारणम् । आत्ममनःसंयोगोऽसमवायिकारणम् । सक्चन्दनादयो निमित्तकारणम्। इत्येवं वैशेषिकस्य वाँद्धं पति अपसिद्धोभयः । न तस्यारमा विशेष्यः सिद्धो नापि समवायिकारणं विशेषणम् । सामग्रया एव जनकत्वाभ्युपगमात् । २४ आक्षेपपरिहारौ पूर्ववत् ॥ तथा प्रसिद्धसंबन्धो यथा श्रावणः शब्द इति । वादिमतिवादिनोरविमतिपत्त्या स्थितः संबन्धो धर्मधर्मिळक्षणो

यस्मिन् स तथाविधः । इह शब्दो धर्मी श्रावणत्वं साध्यधर्मः उभयं चैतत् वादिप्रतिवादिनोः प्रसिद्धम् । एषां वचनानि इत्यादि । एपामिति नवानामि परामर्शः । वचनानि प्रतिज्ञादोषा इति संवन्धः कारणमाह । ४ धर्मस्वरूपनिराकरणमुखेन पश्चानामाद्यानाम् । स्वं च तद्रुपं च स्वरूपित्यर्थः । निराक्रियतेऽनेनेति निराकरोतीति वा निराकरणम् । प्रतिषेधनमित्यर्थः। धर्मस्वरूपस्य निराकरणं तत्तथा मुखमिव मुखं द्वारमिति भावः । धर्मस्वरूप-निराकरणमेव मुखम् तेन धर्मस्वरूपनिराकरणमुखेन धर्मयाथात्म्यप्रति-८ षेधद्वारेणेत्यर्थः । प्रतिषिध्यते चाश्रावणः शब्दः । इत्येवमादिषु पश्चसु प्रत्य-क्षादिप्रसिद्धं धर्मयायात्म्यामिति भावना । तथा प्रतिपाद्नासंभवतस्त्रया-णाम् । तत्र मतिपाद्यतेऽनेन मतिपाद्यतीति वा मतिपादनम् । परमत्यायन-मिति हृद्यम् । तस्यासंभवः प्रतिपादनासंभवः तस्मात् प्रतिपादनासंभवतः। १२ न च दृष्टान्ताद्यप्रतिपत्तौ प्रतिपादनं संभवति । तथा साधनवैफल्यतश्चैकस्य । विफलस्य भावो वेफल्यं साधनस्य वेफल्यं साधनवैफल्यं तस्मात्साधन-वैफल्यतः । च समुचये । ततश्र एपां वचनानि । प्रतिज्ञादोषाः । प्रतिज्ञा-पक्ष इत्यनर्थान्तरम् । दोषाभास इति च तुल्यम् । इत्यभिहिताः पक्षाभासाः ॥ सांप्रतं हेत्वाभासानभिधित्सुराह । असिद्धानैकान्तिकविरुद्धा १६ हेत्वाभासाः । असिद्धश्र अनैकान्तिकश्र विरुद्धश्र असिद्धानैकान्तिक-विरुद्धाः । हेतुवदाभासन्ते इति हेत्वाभासाः । यथोद्देशं निर्देश इति न्याय-मङ्गीकृत्यासिद्धभतिपिपादियपयाह । तत्रासिद्धश्चतुःप्रकारः । तत्र एपु अ-२० सिद्धादिषु । असिद्धः सिन्यति स सिद्धः प्रतीतः न सिद्धः असिद्धः अप्रतीतः । चतुःमकारश्रतुर्भेदः । प्रकाशन्दर्शयति । तद्यथा । उभयासिद्ध इत्यादि । तद्यथेति पूर्ववत् । उभयोर्वादिमतिवादिनोः असिद्ध उभयासिद्धः ॥ अन्यतरस्य वादिनः प्रतिवादिनो वा असिद्धः अन्यतरासिद्धः ॥ संदिह्यते २४ स संदिग्धः । संदिग्बत्वादेवासिद्धः संदिग्धसिद्धः ॥ आश्रयो धर्मा सोडिंसिद्धा यस्यासौ आश्रयासिद्धः । च समुचये । इतिशब्दः परिस-

माप्त्यर्थः ॥ इदानीमुदाहरणान्याह । तत्र शब्दानित्यत्वे इत्यादि । तत्रेति पूर्ववत् । शब्दानित्यत्वे साध्ये अनित्यः शब्दः इत्येतस्मिन् चाक्षुषत्वा-दिति । चक्षरिन्द्रियत्राह्यश्राक्षुषस्तद्भावश्राक्षुषत्वम् । तस्मादित्ययं हेतुरु-४ भयासिद्धः । तथाहि—चाक्षुषत्वं न वादिनः प्रसिद्धं नापि प्रतिवादिनः। श्रोत्रेन्द्रियग्राह्यत्वाच्छव्दस्य ॥ कृतकत्वादिति शब्दाभिव्यक्तिवादिनं प्रति अन्यतरासिद्धः । शब्दानित्यत्वे साध्ये इति । वर्तते कृतकत्वादि-त्ययं हेतुः शव्दाभिव्यक्तिवादिनं मीमांसकं कापिलं वा मत्यन्यतरासिद्धः। ८ तथाहि-- तस्य ताल्वोष्ठपुटादिभिः क्रियते शब्दः किंत्वभिव्यज्यत इति ॥ तथा बाष्पादिभावेनेत्यादि । वाष्पो जलादिमभवः सं औदिर्यस्य रेणुवर्त्यादेः स वाप्पादिस्तस्य भावः सत्ता तेन वाप्पादिभावेन । संदिह्यमानः किमयं धूम उत वाष्प उत रेणुवर्तिरिति संदेहमापद्यमानः । भूतसंघातः १० म्ह्मः क्षित्यादिससुहः । किम् १ । अग्नेः सिन्द्विरिम्निसिद्धिस्तस्यामग्निसिद्धौ । अग्निरत्र शृमादिति उपदिश्यमानः मोच्यमानः संदिग्धासिद्धः । निश्चितो हि धूमो धृमत्वेन हुतवहं गमयति नानिश्चित इति । तथा द्रव्यमाकाशसि-त्यादि । आकाश इति धर्मिनिर्देशः । द्रव्यमिति साध्यो धर्मः । गुणाश्रास्य १६ पट् । तद्यथा । संख्या परिमाणं पृथक्तवं संयोगो विभागः शब्दश्चेति ॥ तत्र गुणानामाश्रयः गुणाश्रयस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् गुणाश्रयत्वादिति । अयं हेतुराकाशासत्त्ववादिनं वौद्धं प्रत्याश्रयासिद्धः । धर्मिण एवासिद्धत्वात् । तथा च तस्यायं सिद्धान्तः । पश्च इमानि भिक्षवः संज्ञामात्रं संद्वितिमात्रं २० प्रतिज्ञामात्रं व्यवहारमात्रं कल्पनामात्रम् । कतमानि पश्च । अतीतः अद्धा अनागतः अद्धा प्रतिसंख्यानिरोधः आकाशं पुद्रस्र इति । ननु चान्योऽप्यस्ति असिद्धः स च द्विधा । प्रतिक्रार्थेकदेशासिद्धः । यथा अनित्यः शब्दोऽनित्य-त्वात् । अध्यापकासिद्धश्चेति । यथा सचेतनास्तरवः स्वापात् । स कस्मा-२४ स्रोक्तः। आचार्य आह । अन्तर्भावात् । क पुनरन्तर्भाव इति चेत् उभयासिद्धे ।

तस्माददोषः । आह । यद्येवमसिद्धभेदद्वयमेवास्तु उभयासिद्धोऽन्यतरासिद्धश्चेति । शेषद्वयस्यात्रैवान्तर्भावात् । तथा चान्यैरप्युक्तम्—

### असिद्धभेदौ हावेव हुयोग्न्यतरस्य वा ॥

- ४ इत्यादि । नैतदेवम् । धर्म्यसिद्धिहेतुसंदेहोपाधिद्वारेण भेदविशेषस्य सिद्धेः । विनेयव्युत्पत्तिफलत्वाच शास्त्रारम्भस्य । पर्याप्तं विस्तरेणोक्तोऽसिद्धः ॥ सांप्रतम् अनैकान्तिकः उच्यते । स च पट्प्रकारः षड्विधः । एकान्ते भव ऐकान्तिकः । न ऐकान्तिकोऽनैकान्तिकः । षट् प्रकारा अस्येति षट्प्रकारः ८ षड्विधइत्यर्थः ॥ भेदानेवाह । साधारण इत्यादि । अन्वर्थम् । इत्युदाहरणमेव वस्यामः । तत्र साधारणः प्रमेयत्वा ज्ञित्य इति । तत्रेति पूर्ववत् । द्वयोर्वहूनां वा यः सामान्यः स साधारणः । प्रमीयते इति प्रमेयो ज्ञेय इत्यर्थः तद्भावः प्रमेयत्वं तस्मात्प्रमेयत्वात् प्रमाणपरिच्छेद्यत्वात् । नित्य इत्यत्र शब्दाख्यो १२ धर्मी गम्यते । इदं च सपक्षेतराकाशघटादिभावेन साधारणत्वात् संशयानि-मित्तमिति । आह च । तिद्ध नित्यानित्येत्यादि । तत् प्रमेयत्वं धर्मः । हि रूपप्रदर्शने । नित्यश्चानित्यश्च नित्यानित्यौ नित्यानित्यौ च तौ पक्षौ च नित्यानित्यपक्षौ । तयोनित्यानित्यपक्षयोरित्यर्थः । किम् १ । साधारणत्वात् १६ तुल्यवृत्तित्वादनैकान्तिकम् । प्रयोग एव दर्शयति । किं घटवत् प्रमे-यत्वाद्नित्यः शब्दः आहोस्विदाकाशवन प्रमेयत्वान्नित्य इति प्रकटार्थ दर्शयति । अहो नायं संशयहेतुः । एतत्प्रयोगमन्तरेण प्रागेव संशयस्य भावति । तद्भावभावित्वानुपपत्तः। उक्तं च।
- २० अनेकान्तिकभेटाश्च नैव संशीतिकारणम् । संदेहे सित हेतूक्ते सद्भावस्याविशेषतः ॥

इत्यादि । नैतदेवम् । संशयस्याविवक्षितत्वात् । तमन्तरेणापि प्रयोगोपपत्तेश्व । क्रियते च विपयस्तमतिप्रभृतिपतिपत्त्यर्थमपि प्रयोगः । २४ तत्रापि संशयहेतुत्वादनैकान्तिकामिति ॥ असाधारणः श्रावणत्वास्नित्य

इत्यादि । साधारणविळक्षणः असाधारणः असामान्यः पक्षधर्मः सन् सपक्षविपक्षाभ्यां व्यावृत्त इत्यर्थः । उदाहरणमाह । श्रावणत्वान्नित्य इति । श्रवणेन्द्रियग्राद्यः श्रावणस्तद्भावः श्रावणत्वं तस्मात् । नित्यः अविनाशी । शब्द इति गम्यते । तत्रेदं श्रावणत्वं स्वधर्मिणं विहाय न सपक्षे आकाशादौ ō नापि विपक्षे घटादौ वर्तत इति संशयनिमित्तम् । अत एवाह । तद्धीत्यादि । तत् श्रावणत्वम् । हि रूपप्रदर्शने । नित्यानित्यपक्षाभ्यां व्यावृत्तत्वात् । संशयहेतुरिति योगः । अन्यत्र वर्तिष्यत इतीदमपि निराक्तर्वन्नाह । नित्या-नित्यविनिर्मुक्तस्य चान्यस्य चासंभवात् । यदस्ति तेन नित्येन घा भवितव्यमनित्येन वा नान्यथा । विरोधादतिप्रसंगाच । अतः संशयहेतुः संशयकारणम् । कथमित्याह । किं भूतस्येत्यादि । किंप्रकारस्य किं नित्यस्या-होस्विदनित्यस्यास्येति । प्रस्तुतस्य शब्दस्य श्रावणत्वमित्येतदुक्तं भवति । १२ यदि तद्न्यत्र नित्ये वाऽनित्ये वोपलब्धं भवति ततस्तद्वलेनेतस्त्रापि निश्चयो युज्यते नान्यथा । विपर्ययकल्पनाया अप्यन्यनिवारितप्रसरत्वात् । इत्यत्र यहु वक्तव्यम् । अलं प्रसङ्गेन । आक्षेपपरिहारौ पूर्ववत्। एवं शेषेष्वपि भावनीयिमिति ॥ सपक्षैकदेशवृत्तिरित्यादि । समानः पक्षः सपक्षः तस्यैकदेशः सपक्षैक-१६ देशः तस्मिन्द्यत्तिरस्येति सपक्षेकदेशद्वत्तिः । तथा विसद्दशः पक्षो विपक्षस्तं व्याप्तुं शीलमस्येति विपक्षव्यापी । उदाहरणमाह । यथा । अप्रयस्ना-नन्तरीयकः शब्दो नित्यत्वादिति । शब्दो धर्मो । अपयत्नानन्तरीयकर्ष साध्यो धर्मः । अनित्यत्वादिति हेतुः । तत्र अपयत्नानन्तरीयकः पक्षः । २० अप्रयत्नानन्तरीयकोऽर्थः । अस्य साध्यविद्युदाकाशादिपदार्थसंघातः किम् १। सपक्षः । तत्रैकदेशे विद्युदादी वर्तते अनित्यत्वं नाकाशादी । नित्यत्वात्तस्य । तथा अप्रयत्नानन्तरीयकः पक्षोऽस्य घटादिविपक्षः। तच सर्वच घटादा विद्यते अनित्यत्वम् । मयत्नानम्तरीयकस्यानित्यत्वात् । २४ यस्मादेवं तस्मादेतद्पि अनित्यत्वं विद्युद्घटसाधर्म्येण विद्युद्घटतुल्य-तयाञ्नेकान्तिकम् । भावनिकामाह । किं घटवत् अनित्यस्वात्

प्रयत्नानन्तरीयकः शब्दः आहोस्विद्विद्युदादिवद्नित्यत्वाद्प्रय-त्नानन्तरीयक इति । प्रकटार्थम् ॥ विपक्षैकदेशवृत्तिः सपक्षव्यापी । समासः सुकर एव । उदाहरणमाह । यथा प्रयत्नानन्तरीयकः शब्दोऽ-नित्यत्वात् । प्रयत्नानन्तरीयकः पक्षोऽस्य घटादिः सपक्षः । तत्र Ŋ सर्वत्र घटादौ विद्यतेऽनित्यत्वम् । प्रयत्नानन्तरीयकः पक्षोऽरय विद्युदाकाशादिविपक्षः । तत्रैकदेशे विद्युदादौ विद्यतेऽनित्यत्वम् । नाकाशादौ । तस्मादेतद्पि विद्युद्घटसाधम्येण पूर्ववद्नैकान्ति-कम् इति स्त्रार्थः । उक्तवैपरीत्येन स्विधया भावनीयमिति ॥ उभयपक्षै-कदेशवृत्तिः । उभयपक्षयोः सपक्षविपक्षयोरेकदेशवृत्तिरस्येति उभयपक्षैक-देशवृत्तिः । उदाहरणमाह । यथा नित्यः शब्दोऽमूतंत्वादिति । नित्यः पक्षोऽस्याकाशपरमाण्वादिः सपक्षः । तत्रैकदेश आकाशार्दी १२ विद्यतेऽमूर्तत्वं न परमाण्वादौ । अनित्यः पक्षोऽस्य घटसुखादिर्वि-पक्षः। तत्रैकदेशे सुखादौ विद्यतेऽमूर्तत्वं न घटादौ। तस्मादेतदपि सुखाकाशसाधम्येणानैकान्तिकम् । एतदपि सूत्रं निगदसिद्धम् । तथा विरुद्धाव्यभिचारी । अधिकृतहेत्वनुमेयविरुद्धार्थसाधको विरुद्धः । विरुद्धं १६ न व्यभिचरतीति विरुद्धाव्यभिचारी । उपन्यस्तः सन् तथाविधार्थी-निराकृतः प्रतियोगिनं न व्यभिचरतीति भावः। ततश्रानेन प्रतियोगिसाध्य-मपाकृत्य हेतुप्रयोगः कर्तन्य इत्यतदाह । अन्ये तु विरुद्धश्वासावन्यभिचारी च विरुद्धान्यभिचारीति व्याचक्षते । इदं पुनरयुक्तमेव । विरोधादनेकान्त-२० वादापत्तेश्र । उदाहरणमाह । यथाऽनित्यः शब्दः कृतकत्वाद् घटवत् । नित्यः शब्दः श्रावणत्वात् शब्द्त्ववत् । उभयोः संशयहेतु-त्वात् द्वावप्येत।वेकोऽनैकान्तिकः समुदितावेव । अनित्यः कृतकत्वाद्ंघटविति वैशेषिकेणोक्ते मीर्मासक आह । नित्यः शब्दः श्रावण-२४ त्वात् शब्दत्ववत् । शब्दत्वं हि नाम वेणुवीणामृदङ्गपणवादिभेदभिन्नेषु सर्वशब्देषु शब्द इत्यभिन्नाभिधानमत्ययनिवन्धनं सामान्यविशेषसंज्ञितं

नित्यमिति । उभयोः संशयहेतुत्वादिति । एकत्र धर्मिणि उभयोः कृतक-त्वश्रावणत्वयोः संशयहेतुत्वात् संदेहहेतुत्वात् । तथा चैकत्र धर्मिणि कृतकत्वश्रावणत्वाख्यो हेत् संदेहं कुरुतः किं कृतकत्वाद्घटवद्नित्यः ४ आहोस्विच्छावणत्वाच्छन्दत्ववन्नित्यः इति । एवं संदेहहेतुत्वे प्रतिपादिते प्र-श्रोद्यति किं समस्तयोः संदेहहेतुत्वम् उत न्यस्तयोः । यदि समस्तयोः संदेहहेतुत्वं तदाऽसाधारणात्र भिद्यते । श्रावणत्वं चासाधारणत्वेनोक्तम् । अय व्यस्तयोस्तद्पि न । व्यस्तयोः सम्यग्धेतुत्वात् । अत्रोच्यते । समस्त-८ योरेव संदेहहेतुत्वम् । नन्ताम् असाधारणात्र भिद्यते । तन्न । यतो भिद्यत एव । परस्परसापेक्षो विरुद्धान्यभिचारी चेति । एककः असहायोऽसाधारणः । स चानेनांशेनाऽऽचार्येण भिन्न उपात्त इति तस्माददोपः । उक्तं च मूलग्रन्थे द्वावप्येतावे कोऽनेकान्तिकः सम्रुटितावेव । अनुद्राविते तु तदभाव इति । १२ अत्र बहु वक्तव्यम् । तत्तु नोच्यते । संक्षेपरुचिसत्त्वानुग्रहार्थोऽयमारम्भः। इत्युक्तोऽनेकान्तिकः ॥ सांपतं विरुद्धमाहः विरुद्धश्चतुःप्रकार इत्यादि । विरुध्यते स विरुद्धः । तथा ह्ययं धर्मस्वरूपादिविपरीतसाधनाद्धर्मेण धर्मिणा वा विरुध्यत एवेति चतुःपकारश्रतुर्भेदः । तद्यथा । धर्मस्वरूपविपरीतसाधन १६ इत्यादि । तद्यथेति भेदोपन्यासार्थः । शब्दार्थमुदाहरणाधिकार एव वक्ष्यामः । तत्र धर्भेत्यादि । तत्र धर्मस्वरूपविपरीतसाधनो यथा नित्येति पूर्ववत् । धर्मः पर्याय इत्यनर्थान्तरम् । तस्य स्वरूपमसाधारणमात्मलक्षण-धर्मस्वरूपं तस्य विपरीतसाधन इति समासः । एवं शेषेष्वपि द्रष्ट्रव्यमिति । २० अधुनोदाहरणमाह । यथा नित्यः शब्दः कृतकत्वात् प्रयत्नानन्तरीय-कत्वाद्वा इत्ययं हेतुर्विपक्ष एव मावाद्विरुद्धः। अत्र धर्मस्वरूपनित्यत्वम्। अयं च हेतुविपरीतमिनत्यत्वं साधयति । तेनैवाविनाभूतत्वात् । तथा चाह । विषक्ष एव भावाद्विरुद्धः । आह अयमपक्षधमत्वादसिद्धान्न २४ विशिष्यते क्यं विरुद्ध इति १। अत्रोच्यते । नावश्यं पक्षधर्म एव विरुद्धता अन्ययाप्याचार्यप्रहत्तेः । अधिकृतयोगङ्गापकात् । न चायमसिद्धाञ्च

विशिष्यते इति । विपर्ययसाधकत्वेनासिद्धेः । एतत्प्रधानस्वाचोपन्यासस्य । अन्यथाऽनेकान्तिकस्याप्यसिद्धत्वपसङ्गः । नित्यत्वादिसाधनत्वेन प्रमेयत्वा-दीनामपि असिद्धत्वात् । इत्यलं प्रसङ्गेन । गमनिकामात्रमेतत् । धर्मविशेष-४ विपरीतसाधन इत्यस्योदाहरणं यथा परार्थाश्रवश्चराद्यः संघातत्वात् भयनासनाद्यङ्गदत् इति । कः पुनरेवमाह ? । सांख्यो वौद्धं पति । इह चक्षुरादयो धर्मिणः । आदिशब्दात् शेषेन्दियमहदहंब्रुगसादि-परिग्रहः । पारार्थ्यं साध्यधर्मः । अस्य च विशेषोऽसंहतपरार्थत्विपष्टम् । ८ अन्यया सिद्धसाध्यतापत्त्या प्रयोगवैकल्यप्रसङ्गः । संघातत्वादिति हेतुः । तत्र द्वयोबहुनां वा मेलकः संघातस्तस्य भावः संघातत्वं तस्मात्संघातत्वात्। शयनासनाधङ्गवदिति दृष्टान्तः । श्रयनं पल्यङ्कगदि । आसनमासन्दकादि । तदङ्गानि प्रतीतान्येव । यथैतदङ्गानि संघातत्वाद्देवदत्तादिपरार्थानि वर्तन्ते १२ एवं चक्षुरादयोऽपीति भावार्थः । अधुना विरुद्धमाइ । अयमित्पादि । अयं हेतुः संघातत्वलक्षणो यथा येन प्रकारेण पारार्थ्यं परार्थभावं चक्षुरादीनां साधयति तथा तेनैव प्रकारेण सावयवत्वमपि परस्यातमनः साधयति । तेनाप्यविनाभूतत्वात् । तथा १६ चाह । उभयत्राव्यभिचारात् । उभयत्रेति परार्थे संहतत्वे च अन्यभि-चारादु गमकत्वादित्यर्थः । तथा चैवमपि वक्तं शक्यत एव संहतपरार्था-श्रक्षुराद्यः संघातत्वात् श्रयनासनाद्यङ्गवदिति । श्रयनासनाद्यङ्गानि हि संहतस्य करचरणोरुप्रीवादिमत एवार्थ कुर्वन्ति नान्यस्य । २० तथोपलब्धेरिति । आह विपक्ष एव भावाद्विरुद्ध इति सामान्यं विरुद्ध-लक्षणं तत्कथिमहोपपद्यते ? इति । उच्यते । असंहतपरिवपक्षो हि संहत इति तत्रैव रित्तदर्शनात् किं नोपपद्यते ? । आक्षेपपरिहारी पूर्ववत् ॥ धर्मिस्वरूपविपरीतेत्यादि । धर्मा अस्य विद्यन्ते इति धर्मी । उदाहरणं त २४ यथा न द्रव्यमित्यादि । कः पुनरेवमाह ? । वैशेषिको बौद्धान्यति । केन पुनः संबन्धेन ? इति । उच्यते । तस्य सिद्धान्तो द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः

षट्पदार्थाः । ततः पृथ्व्यापस्तेजोवायुराकात्रं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि । गुणाश्रतुर्वित्रतिः । रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमाणानि पृथवस्वं संयोगविभागा परत्वापरत्वे घुद्धिः सुखदुःखेच्छाद्देषाः प्रयत्नश्रेति सूत्रोक्ताः। ४ चन्नन्दात् द्रवत्वं गुरुत्वं संस्कारः स्नेहो धर्माधर्मो भन्दश्रेति । एवं चतुर्विञ्चति शुणाः । पत्र कर्माणि । तद्यया उत्सेपणमवसेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि । गमनप्रहणाद्धमणरेचनस्पन्दनाद्यवरोधः । सामान्यं द्विविधं परमपरं चेति । तत्र परं सत्ता भावो महासामान्यमिति ८ चोच्यते । अपरं द्रव्यत्वादि । तत्र सत्ता द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरम् । कया-पुनर्युक्त्या १ इत्यत्राइ । न द्रव्यं भावः । एकद्रव्यवत्त्वादिति हेतुः । सामान्य-विशेषविदिति दृष्टान्तः । अधुना भावार्य उच्यते । न द्रव्यं भावः । द्रव्यादन्य इत्पर्यः । एकद्रव्यवत्त्वादित्यत्र एकं च तद्रव्यं च एकद्रव्यमस्यास्तीति १२ आश्रयभूतमिति एकद्रव्यवान् । समानाधिकरणाद्रहुवीहिः कदाधिस्कर्म-धारयः सर्वधनाधर्थे इति वचनात् । तद्भावस्तन्तं तस्मादेकद्रव्यवन्त्वात् । एक-स्मिन्द्रव्ये वर्तमानत्वादित्यर्थः । वैश्लेषिकस्य हि अद्रव्यं द्रव्यं अनेकद्रव्यं च द्रम्यम् । तत्राद्रव्यं द्रव्यमाकाश्वकालदिगात्मनः परमाणवः । अनेकद्रव्यं तु १६ द्वयणुकादिस्कन्धाः । एकद्रव्यं तु द्रव्यमेव नास्ति । एकद्रव्यवांश्र भावः । इत्यतो द्रव्यलक्षणविलक्षणत्वात् न द्रव्यं भाव इति । दृष्टान्तः सामान्य-विश्लेषः । स च द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वलक्षणः । द्रव्यत्वं हि नवसु द्रव्येषु वर्त-मानत्वात्सामान्यं गुणकर्मभ्यो व्यावर्तमानत्वादिशेषः । एवं गुणत्वकर्म-२० त्वयोरिप भावना कार्येति । ततश्र सामान्यं च तद्विश्वेपश्र स इति सामान्यविश्वेषस्तेन तुल्यं वर्तत इति सामान्यविशेषवत् । द्रव्यत्वव-दित्यर्थः । ततर्श्वेतदुक्ते भवति । यथा नवसु द्रव्येषु प्रत्येकं वर्तमानं द्रव्यं न भवति किंतु सामान्यविश्वेषलक्षणं द्रव्यत्वमेव एवं भावोऽ-२४ पीत्यभिषायः । आह यदि नाम द्रव्यं न भवति तथाऽपि सुगो भविष्यति कमे च इत्येतद्रपि निराचिकीर्चुराह । गुणकर्मसु च माबात् ।

ततश्च न गुणो भावः गुणेषु भावाद् गुणत्ववत् । यदि च भावो गुणः स्यान्न तिईं गुणेषुः वर्तेत निर्गुणत्वाद् गुणानाम् । वर्तते च गुणेषु भावः । सन् गुण इति प्रतीतेः । तथा न कर्म भावः कर्मसु भावात्कर्मत्ववत् । ४ यदि च भावः कर्म स्यात् न तर्हि कर्मसु वर्तेत निष्कर्मकत्वात्कर्मणाम् । वर्तते च कर्मसु भावः । सत्कर्मेति प्रतीतेः । व्यत्ययोपन्यासस्तु प्रतिज्ञाहेत्वोर्वि-चित्रन्यायमद्र्शनार्थम् । इत्येवं वैशेषिकेणोक्ते वौद्ध आह । अयं च हेतुस्त्रि-पकारोऽपि यथा द्रव्यादिप्रतिषेधं साधयति तथा भावस्य धर्मिणोऽ-८ भावत्वमपि साधयति । तेनाप्यविनाभूतत्वात् । तथा चाइ । उभयत्राव्य-भिचारात् । उभयत्र द्रव्यादिशतिषेधे भावाभावे च गमकत्वात् । तथा च । यतथेंद्रक्तं शक्यते न द्रव्यं भावः एकद्रव्यत्वात् द्रव्यत्ववत् एवमिदमिप शक्यते भावो भाव एव न भवति एकद्रव्यत्वात् द्रव्यत्ववत् । न च द्रव्यत्वं १२ भावः सामान्यविशेषत्वात् । एवं न गुणः गुणेषु भावात् गुणत्ववत् । अत्रापि भावो भाव एव न भवति गुणेषु भावात् गुणत्ववत् । न च गुणत्वं भावः सामान्यविशेषत्वादेव । एवं न कर्म भावः कर्मसु भावात् कर्मत्ववत् अत्रापि भावो भाव एव न भवाति कर्मसु भावात् कर्मत्ववत् । न च कर्मत्वं भावः १६ सामान्यविशेषत्वात् । सामान्यविरुद्धलक्षणयोजना तु भावविपक्षत्वात्सामा-न्यविशेषस्य सुकरैव । आह अयमसिद्धान्न विशिष्यते इति कथं विरुद्धः ? । तथाहि । न भावो नाम द्रव्यादिव्यतिरिक्तः कश्चिदस्ति सौगतानाम् । तदभावाचाश्रयासिद्ध एव हेतुरिति । अत्रोच्यते सत्यमेतत् । किंतु पर-२० प्रसिद्धोऽपि विपक्षमात्रव्यापी विरुद्ध इति निदर्शनार्थत्वात् । एकस्मित्रपि चानेकदोषजात्युपनिपातनात् तद्भेददर्शनार्थत्वात्र दोष इति । आह एवमविरुद्धभावः सर्वत्र विशेषविरुद्धभावादिति । न । विशेधिनोऽधि-कृतहेत्वन्वितदृष्टान्तवलेनैव निष्टत्तेः । तथाप्यनित्यः शब्दः पाक्यत्वाद्घटवत् २४ पाक्यः शब्द इति विरुद्धेपरणायां कृतकत्वान्वितापाक्यपटादिदृष्टान्तान्त-रसामध्यीत्तनिष्टत्त्या न विरुद्धता । अनिष्टती चाभ्युपगम्यत एव ।

अशक्या चेह तिशृष्टित्तिरेकद्रव्यवत्वस्य तद्यातिरेकेणान्यत्राष्ट्रतेरिति । अत्र वहु वक्तव्यम् । अलं प्रसङ्गेन ।। धिमिविशेषविपरीतसाधनो यथा । धर्मा भाव एव तिद्वेशेषः सत्प्रत्ययकर्तृत्वम् । यत उक्तं सिद्दित यतो द्रव्य-४ गुणकर्मसु सा सत्ता । तिद्वपरीतसाधनो यथा । अयमेव हेतुरेकद्रव्यवत्त्वाख्यः अरिमन्नेव पूर्वपक्षे न द्रव्यं भाव इत्यादिलक्षणे अस्यैव धिमिणो भावाख्यस्य यो विशेषो धर्मः सत्प्रत्ययकर्तृत्वं नाम तिद्वपरीतमसत्प्रत्ययकर्तृत्वमिष साधयित । तेनापि व्याप्यत्वात् । तथा होतदिष वक्तं शक्यत एव भावः ८ सत्प्रत्ययकर्ता न भवति एकद्रव्यवत्त्वाद्व्यत्वत् । न च द्रव्यत्वं सत्प्रत्यय-कर्तृ द्रव्यप्रत्ययकर्तृत्वात् । एवं गुणकर्मभावहेत्वोरिष वाच्यम् । अत एवष्ठक्तम्-उभयत्राव्यभिचारादिति । भावितार्थमेव । आक्षेपपरिहारौ पूर्ववत् ॥

उक्ता हेत्वाभासाः । सांप्रतं दृष्टान्ताभासानापवसरः । ते उच्यन्ते । तत्र १२ यथा दृष्टान्तो द्विविधः एवं मूर्लभेद्व्यपेक्षया तदाभासोऽपि तथा । आह । दृष्टान्ताभासो द्विविधः । साधर्न्येण वैधर्म्येण च । दृष्टान्त उक्तलक्षणः । दृष्टान्तवदाभास इति दृष्टान्ताभासः । दृष्टान्तपतिरूपक इत्यर्थः । तत्र साधर्म्येण तावद्दृष्टान्ताभासः पश्चप्रकारः पश्चभेदः तद्यथा । साधनधर्मासिन्द्वः १६ इत्यादि । तद्यथेति भेदोपदर्शनार्थः । साधनधर्मो हेतुरसिद्धो नास्तीत्युच्यते । तत्रश्च साधनधर्मोऽसिद्धोऽस्मिन् सोऽयं साधनधर्मोसिन्द्वः । न तु वहुन्नीहाँ निष्टान्तं पूर्वं निपततीति कृत्वाऽसिद्धसाधनधर्मा इति । न वाऽहिताग्न्यादिष्ठ वचनात् । आहिताग्न्यादेश्वाकृतिगणत्वाद्विकृत्वपृत्तेरिति । अन्ये तु साधन-२० धर्मेण रहितत्वादसिद्धः साधनधर्मासिद्धः इति व्याचक्षते । न चैतदितिशोभनम् । एवं साध्योभयधर्मासिद्धयोरिप भावनीयम् । अन्वयादिशब्दार्थे तृदाहरणाधिकारे वक्ष्यामः । स चावसरः प्राप्त एवेति यथाक्रमं निर्दिश्यते । सत्र साधनधर्मासिद्धो यथा । नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वात् । यथेत्युदाहरणो-२४ पन्यासार्थः । नित्यः शब्द इति प्रतिक्षा पक्षः । अमूर्तत्वादिति हेतुः । अन्वयमाह ।

यद्मूर्तं वस्तु तन्नित्यं दृष्टं यथा परमाणुरिति साधर्म्यदृष्टान्तत्वम् । एतदाभासानामेव प्रकान्तत्वात् । नार्थो वैधम्येंणेति न प्रदर्शितः। अयं च साध्यराधनधर्मानुगत इष्यते । इह तु साध्यधर्मोऽस्ति न साधनधर्मः । तथा ४ चाइ । परमाणौ हि साध्यं नित्यत्वमस्ति । अन्त्यकारणत्वेन नित्यत्वात् । साधनधर्मोऽसूर्तत्वं नास्ति । कुतः । सूर्तत्वात् परमाणूनाम् । सूर्तत्वं च मूर्तिमत्कार्यघटाद्युपलब्धेः सिद्धमिति ॥ साध्यधर्मासिद्धो यथा । नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वाद् बुद्धिविदाति । यद्मूर्तं वस्तु तन्नित्यं दृष्टं यथा ८ बुद्धिः । बुद्धौ हि साधनधर्मोऽमूर्तत्वस्ति साध्यधर्मौ नित्यत्वं नास्ति अनित्यत्वाद्बुद्धोरिति सूत्रप्रयोगः सुगम एव । व्याप्तिं दर्शयति । यदमूर्त वस्तु तन्नित्यं दृष्टं यथा बुद्धिः । आह कथमयं साध्यधर्मासिद्ध ? इति । अत्राह । बुद्धौ हि साधनधर्मोऽमृतत्वमस्ति । तद्मृर्तत्वमतीतेः । साध्यधर्मो १२ नित्यत्वं नास्ति । कुतः ? । अनित्यत्वाद्बुद्धेरिति ।। उभयासिन्द्रो द्विविधः । कथम् ? इत्यत्राह । सन्नसंश्रोति । सन्निति विद्यमानोभयासिन्दः । ततश्र असन्निति अविद्यमानोभयासिद्धः । प्रयोगो मौल एव द्रष्टन्यः । यत आह । तत्र घटविदिति विद्यमानीभयासिद्धः । ततश्र निस्यः १६ शब्दोऽमूर्तत्वाद्घटवदित्यत्र न साध्यधर्मो नित्यत्वलक्षणः नापि साधनधर्मोऽमूर्तत्वलक्षणोऽस्ति अनित्यत्वान्मूर्तत्वाद्घटस्येति । तथाऽ आकाशवदित्यविद्यमानोभयासिद्धः । ततश्र नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वादा-फाशविदिति । नन्वयमुभयसद्भावात्कथमुभयासिद्ध इत्याशङ्कृत्याह । तद्स-२० स्ववादिनं प्रति । आकाशासत्त्ववादिनं वौद्धं प्रति । सांख्यस्येत्यर्थः । सित हि तिसिन्नित्यत्वादिधमीचिन्ता नान्यथेति ॥ अनन्वय इत्यादि । अविद्यमा-नोऽन्वयोऽनन्वयः । अमद्शितान्वय इत्यर्थः । अन्वयोऽनुगमो व्याप्तिरिति अनर्थान्तरम् । लक्षणमाह । यत्रेत्यादि । यत्रेत्यभिषेयमाह । विनान्वयेन २४ विना व्याप्तिदर्शनेनं साध्यसाधनयोः साध्यहेत्वोरित्यर्थः । सहमाव एकरुत्तिमात्रम् । प्रदर्श्यते कथ्यते आख्यायते । न बीप्तया साध्यानुगती

हेतुरिति । उदाहरणमाह । यथा घटे कृतकत्वमनित्यं च दृष्टमिति । घटः कृतकत्वानित्यत्वयोराश्रय इति । एवं सति आश्रयाश्रयिभावमात्राभिधानादन्यत्र व्यभिचारसंभवादिष्टार्थसाधकत्वानुपपत्तिः । विपरीतान्वय इत्यादि । विपरीतो विपर्ययद्यत्तिरन्वयोऽनुगमो यस्मिन् तथाविधः। उदाहरणमाह। यत्क्वतकं तद्गितयं हष्टमिति वक्तव्ये यद्नित्यं तत्क्वतकं हष्टमिति ववीति। एवं पाक्सायनधर्म-मनुचार्य साध्यधर्ममुचारयति। आह। एवमपि को दोपः १ इति। उच्यते। न्यायमुद्रा-व्यतिक्रमः । अन्यत्र व्याप्तिव्यभिचारात् । यथा हानित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरी-यकत्वादित्यत्र यद्यद्नित्यं तत्तत्त्रयत्नानन्तरीयकम् । अनित्यानामपि विद्युदादीनाम-भयत्नानन्तरीयकत्नात् । इत्यलं भसङ्गेन । अयं साधम्यदृष्टान्ताभासः समाप्तः ॥ वैधर्म्येणापि । न केवलं साधर्म्येणैव । किस् १ । दृष्टान्ताभासः । प्राङ्निरूपि-तशब्दार्थः। एश्वप्रकारः। तद्यथा साध्याव्यावृत्त इत्यादि। तत्र साध्यं प्रतीतं १२ तद्व्यावृत्तमस्पादिति साध्याव्यावृत्तः । आक्षेपपरिहारौ पूर्ववत् । एवं साधनोभ-याच्यावृत्तयोरपि वक्तव्यम् । अव्यितरेकादिशव्दार्थं तृदाहरणाधिकार एव वक्ष्यामः। स चावसरः प्राप्त एव ॥ तत्र साध्याव्यावृत्तः यथा नित्यः शब्द्रोऽमूर्तत्वा-त्परमाणुवत् । यथेत्युदाहरणोपन्यासार्थः । नित्यः शब्द इति मतिज्ञा । अमूर्तत्वादिति १६ हेतुः। वैधम्पर्दष्टान्ताभासस्य प्रकान्तत्वात्साधम्पर्द्यान्तो नोक्तः। अभ्यूह्यश्चाकाञा-दिः । वैधर्म्यदृष्टान्तस्तु परमाणुः । अयं च साध्यसाधनोभयधर्मविकलः सम्यगिष्यते । यत उक्तम् । साध्याभावे हेतोरभाव एव कथ्यते इत्यादि । न चायं तथेत्याह च । परमाणोर्हिं सकाशात्। साधनधर्मो हेतुः । तमेव द्र्भयति अमूर्तत्विमिति। व्यावृत्तं निष्टत्तम्। कुतः ?। मूर्तत्वात्परमाणूनाम्। साध्यधर्मो नित्यत्वं तम्न च्यावृत्तम्। कुतः १। नित्यत्वात्परमाणृनाम्। आह । साधम्यदिष्टान्ताभासेष्वादौ साधनधर्मासिद्ध उक्तः इह साध्याव्यावृत्त इति किमर्थमुच्यते १। तस्यान्वयप्रधानत्वात् । अन्वयस्य च साधनधर्मपुरःसरसाध्यधर्मोः चारणरूपत्वात् । व्यतिरेकस्तु उभयव्याद्यतिरूपः साध्याभावे च हेतोरभाव इति । अतः साध्यान्यावृत्तः ॥ तथा साधनान्यावृत्तः कर्भवत् । प्रयोगः पूर्ववदेव ।

वैधर्म्यदृष्टान्तस्तु कर्म । तच उत्क्षेपणादि गृह्यते । तत्र कर्मणः साध्यं नित्यत्वं व्यावृत्तम् । अनित्यत्वात्कर्भणः । साधनधर्मां हेतुः । तमेव दर्शयति अमूर्तत्वमिति । तम्न व्यावृत्तम्। अमूर्तत्वात्कर्मण इति॥ उभयाव्यावृत्तः आकाशवदिति। नित्यत्वसाधकः प्रयोगः परमाण्वादिसाधम्यदृष्टान्तयुक्तः पूर्ववत् । वैधमर्यदृष्टान्त-स्त्वाकाशिमिति । ततो हि आकाशात् । न नित्यत्वं च्यावृत्तं नाष्यमूर्तत्वम् । कुतः १ । नित्यत्वाद्मूर्तत्वादाकाशस्येति ॥ अव्यतिरेक इत्यादि । अविद्यमानन्यति-रेकः अन्यतिरेकः अनिद्रितव्यतिरेक इत्यर्थः । लक्षणमाह । यत्र विना साध्य-साधननिवृत्त्या तद्विपक्षभावो निद्र्यते । यत्रेत्यभिषेयमाह । विना 6 साध्यसाधननिवृत्त्या प्रस्तुतप्रयोगे यदनित्यं तन्मूर्ते दृष्टमित्यादिलक्षणया। तद्विपक्ष-भावः साध्यसाधनविपक्षभावमात्रम् । निदर्श्यते प्रतिपाद्यते इति यावत् । दृष्टान्तमाह । यथा घटेऽनित्यत्वं च मूर्तत्वं च हप्टिमिति । इत्थं होकत्राभिधेयमात्राभिधाना-द्वैधर्म्यानितपादनादर्थापत्त्यापि गम्यते नितपत्तिगौरवादिष्टार्थासाधकत्वमिति ॥ विपरीतव्यतिरेक इत्यादि । विपरीतो विपर्यस्तो व्यतिरेक उक्तलक्षणो यस्मिन् स तथाविघः। तमेव दर्शयति। यदनित्यमित्यादि । पस्तुतप्रयोग एव तथाविधसाधर्म्यदृष्टान्तयुक्ते व्यतिरेकम्रपदेशयन् यद्नित्यं तन्मूर्ते हृष्ट मिति वक्तव्ये यनमूर्तं तद्नित्यं दृष्टमिति बवीति। आह। एवमपि को १६ दोषः १इति । उच्यते । अन्यत्र व्यभिचारः । तथा ह्यनित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीय-कत्वादित्यत्र यदप्रयत्नानन्तरीयकं तन्नित्यमिति। व्यतिरेको विद्युता व्यभिचारः॥ निगमयन्नाइ । एषामित्यादि । यथोक्तरूपाणां पक्षहेतुदृष्टान्ताभा-सानां वचनानि । किं न साधनम् १। आभासत्वादेव । किं तर्हि १। साधनाभास-मिति ॥ उक्तं साधनाभासम् ॥

अधुना दूषणस्यावसरः । तचातिक्रम्य वहुतरवक्तव्यत्वात्प्रत्यक्षानुमाने तावदाह । आत्मप्रत्यायनार्थं पुनः प्रत्यक्षमनुमानं च द्वे एव प्रमाणे । प्रत्यक्षं १४ वक्ष्यमाणलक्षणम् अनुमानं च । असमासकरणं विभिन्नविषयज्ञापनार्थम् । स्वलक्षण-विषयमेव प्रत्यक्षम् । सामान्यलक्षणविषयमेवानुमानम् । च समुच्चये । द्वे एव प्रमाणे

इत्यनेन संख्यानियममाह । तथाहि वौद्धानां द्वे एव प्रमाणे प्रत्यक्षानुमाने । शेष-प्रमाणानामत्रैवान्तर्भावात्। अन्तर्भावश्च प्रमाणसमुचयादिषु चर्चितत्वानेह प्रतन्यते। अधुना प्रत्यक्षनिरूपणायाह । तत्र प्रत्यक्षमित्यादि । तत्रेति निर्धारणार्थः । प्रत्यक्षमिति लक्ष्यनिर्देशः। कल्पनापोढमिति लक्षणम्। अयं लक्ष्यलक्षण-प्रविभागः । तत्र प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षम् । कल्पनापोढिमिति । कल्पना वक्ष्यमा-णलक्षणा सा अपोढा अपेता यस्मात् तत् कल्पनापोढम् । समासाक्षेपपरिहारी पूर्ववत् । कल्पनयाऽपोढं कल्पनाया वाऽपोढं कल्पनापोढम् । यत् इति तत्स्वरूपनिर्देशः । एवंभूतं चार्थे स्वलक्षणमपि भवति । आह । ज्ञानं 6 संवेदनम् । तच निर्विषयमपि भवति अत आह अर्थे विषये । स च दिघा स्वलक्षणसामान्यलक्षणभेदात्। अत आह । रूपादौ स्वलक्षणे इत्यर्थः। 'इइ यदुक्तं कल्पनापोटमिति तत्स्वरूपाभिधानत एव व्याचष्टे नामजात्यादिक-ल्पनारहितम् । तद्क्षमक्षं प्रति वर्तते इति प्रत्यक्षम् । तत्र नामकल्पना यथा १२ डित्थ इति । जातिकल्पना यथा गौरिति । आदिशब्देन गुणिक्रयाद्रव्यपरिग्रहः । तत्र गुणकल्पना शुक्क इति । क्रियाकल्पना पाचक इति । द्रव्यकल्पना दण्डीति । आभिः कल्पनाभी रहितं शब्दरहितम् । स्वलक्षणहेतुत्वात् । उक्तं च । १६ न हार्थे शब्दाः सन्ति तदात्मानो वा येन तस्मिन्यतिभासमाने तेऽपि प्रतिभासे-रिन्तरयादि । तद्क्षमित्यादि । तदित्यनेन यिन्निर्दिष्टस्य परामर्न्नः । अक्षाणी-न्द्रियाणि । ततश्राक्षमक्षं प्रतीन्द्रियमिन्द्रियं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम् । आह् । यथेन्द्रियसामथ्यीज्ज्ञानमुत्पद्यते तथा विषयसामथ्यीदपि तत्कस्मादिन्द्रियेणैव व्यपदेशो न विषयेणेति ? । अत्रोच्यते । असाधारणत्वादिन्द्रियस्य साधारण-त्वाचार्थस्योति । तथा हि । इन्द्रियमिन्द्रियविज्ञानस्यैव हेतुरित्यसाधारणम् । अर्थस्तु मनोविज्ञानस्यापीति साधारणः । असाधारणेन च लोके न्यपदेशपृहत्तिर्यया भेरी-शब्दो यवाङ्कर इति । उक्तं च भदन्तेन । असाधारणहेतुत्वाद्क्षेस्तद्यपदिश्यते <sup>२८</sup> इत्यादि । आह । मनोविज्ञानाद्यपि प्रत्यक्षमित्युक्तं न च तदनेन संगृहीतमिति कथं न्यापिता लक्षणस्य । उच्यते । कल्पनापोदं यत्तज्ज्ञानमर्थे रूपादौ इत्यने-

नार्थसाक्षात्कारित्वग्रहणान्मनोविज्ञानादेरपि तद्वयभिचारात्संगृहीतमेव तन्मानसम्। लोकिकं तु मत्यक्षमिकृत्याव्ययीभावः। इति कृतं मसक्केन। गमनिकामात्रमेतत्।। अनुमानभित्यादि। अनुमितिरनुमानम्।तच लिङ्गादर्थदर्शनम्।लिङ्गं पुनस्त्रिरूप-मुक्तम् । पक्षधर्मत्वादि । तस्मात्रिरूपाछिङ्गाद्यद्नुमेयेऽर्थे धर्मविशिष्टे धर्मिणि ज्ञान-8 मुत्पद्यते किंविशिष्टम् ? अग्निरच धृमात् अनित्यः शब्दः कृतकत्वात् तदनुमा-निमिति । उदाहरणद्वयं तु वस्तुसाधनकार्यस्वभावारूयहेतुद्वयख्यापनार्थम् । अधुना फलमाइ। उभयञ्चेत्यादि। उभत्र मत्यक्षेऽनुमाने च। तदेव ज्ञानं मत्यक्षानुमानलक्ष-णम्। फलं कार्यम्। कुतः?। अधिगमरूपत्वात्। अधिगमः परिच्छेदस्तद्रुपत्वात्। तथाहि परिच्छेदरूपमेव ज्ञानम्रत्पद्यते । न च परिच्छेदादते अन्यज्ज्ञानं फलम् । भिन्नाधिकरणत्वात्। इत्यत्र वहु वक्तव्यम् अरुं प्रसङ्गेन। सर्वया न प्रत्यक्षानुमाना-भ्यामन्यद्विभिन्नं फलमस्तीति। आह। यद्येवं प्रमाणाभावपसङ्गः। तद्भावाभिमतयोः प्रत्यक्षानुपानयोः फलत्वात् । प्रमाणाभावे च तत्फलस्थाप्यभावः इति । तत्र १२ प्रमाणाभावनिराचिकीर्षयाऽऽह । सब्यापारवत्ख्यातेः प्रमाणत्वमिति सह व्यापारेण विषयग्रहणलक्षणेन वर्तत इति सव्यापारम्। प्रमाणमिति गम्यते । सन्यापारमस्या विद्यत इति सन्यापारवती । ख्यातिरिति गम्यते । सन्यापारवती चासौ ख्यातिश्च सन्यापारवत्ख्यातिः मतीतिः । तस्याः १६ सन्यापारवत्याः ख्यातेः प्रमाणत्वमिति । एतदुक्तं भवति । विष्याकारं ज्ञानमुत्पद्यमानं विषयं गृह्णदेवोत्पद्यते इति प्रतीतेः ग्राहकाकारस्य प्रमाणतेति । अन्ये तु संश्रासी व्यापारः सद्व्यापारः प्रमाणव्यवस्थाकारित्वात्सिन्नित्युच्यते सोऽस्या विद्यत इति सद्यापारवती शेषं पूर्ववत् व्याचक्षते। इत्युक्ते मत्यक्षानुमाने।। अधुना मत्यक्षा-भासमाह । कल्पनाज्ञानमर्थान्तरे प्रत्यक्षाभासम् । एतदेव ग्रहण्वाक्यं व्याचि-ख्यासुराह । यज्ज्ञानं घटः पट इति वा विकल्पयतः शब्दारोपित-मुत्पद्यते । अर्थान्तरे सामान्यलक्षणे । तद्रर्थस्यलक्षणाविषयत्वात् । सामान्य-लक्षणिवयत्वादित्यर्थः । उक्तं प्रत्यक्षाभासम् ॥ सांमतमनुमानाभासमाह । १४ हेत्वाभासपूर्वकं हेत्वाभासनिभित्तं ज्ञानमनुमानाभासम् । व्यभिचारात् ।

8

२४

एतदेव व्याचष्टे। हेत्वामासो हि बहुप्रकार उक्तः अस्ति वादिभेदेन। तस्मात् हेत्वाभासात् यदनुमेयेऽर्थे धर्मविशिष्टे धर्मिणि ज्ञानम् अव्युत्पन्नस्य असिद्धा-दिस्वरूपानभिज्ञस्य भवति तद्नुमानाभासम् । इत्युक्तं प्रत्यक्षादिचतुष्ट्यम् ॥ इदानीमुक्तशेषं दूषणमभिधातुकाम आह । साधनदोषोद्भावनानि दूषणानि । प्रमाणदोषप्रकटनानीत्यर्थः । बहुवचननिर्देशः पत्येकमपि प्रतिज्ञादिदोषाणां दूषणत्वात्। एतान्येव दशयीर्त। साधनदोषो न्यूनत्वम्। सामान्येन विशेषमाह। पक्षदोषः प्रत्यक्षादिविरुद्धत्वम्। प्रत्यक्षादिविरुद्धा प्रतिवेत्येवमादि। हेतुदोषः असिद्धानैकान्तिकविरुद्धत्वम् । असिद्धो हेतुरित्येवमादि । एवं दृष्टान्तदोषः साधनधर्माद्यसिद्धत्वम्।तस्योद्भावनमिति।तस्य प्रत्यक्षविरुद्धहेत्वादेः प्रका-शनं प्राश्निकप्रत्यायनं न तूद्भावनमात्रमेव।दूषणमिति सामान्येन दूषणजात्यनति-क्रमादेकवचनमिति। उक्तं दूपणम्।। अधुना दूषणाभासमाह। अभूतसाधनदोषो-१२ द्भावनानि दूषणाभासानि । अभूतमविद्यमानमेव तद्यतः साधनदोषं सामा-न्येनोद्भावयन्ति प्रकाशयन्ति यानि तानि जातिदूषणाभासानि । एतदेव दर्शयति । संपूर्णे साधने अवयवे न्यूनत्ववचनम् । न्यूनिमदिमित्येवंभूतम् । अदुष्टपक्षे पक्ष-दोषवचनम् इत्यादि निगदसिद्धम् । यावद् एतानि दूषणाभासानि किम् १। इत्यत आह । नह्योभिः परपक्षो दूष्यते । कुतः १। निरवद्यत्वात्पर-१६ पक्षस्य । इत्युपरम्यते शास्त्रकरणात् ॥

शास्त्रपित्तमाप्तां तत्स्वरूपप्रतिपादनायैवाह । पदार्थमाञ्चमित्यादि । पदार्थमाञ्चमिति साधनादिपदोद्देशमात्रम् । आख्यातं कथितम् । आद्दी प्रथमम् । दिङ्माञ्चसिद्धये न्यायदिङ्माञ्रसिद्धयर्थम् । यात्र युक्तिरन्वयव्यित्रेकलक्षणा । अयुक्तिर्वा असिद्धादिभेदा । सान्यत्र प्रमाणसमुचयादौ । सुवि-चारिता प्रथनेन निरूपितेत्यर्थः ॥

न्यायमवेशकं यद्याख्यायात्राप्तमिह मया पुण्यम् । न्यायाधिगमसुखदं संलभता भन्यो जनस्तेन ॥

समाप्ता चेयं शिष्यिता नाम.न्यायमवेशकटीका॥

कृतिरियं हरिभद्रसूरेः॥

## पार्श्वदेवकृता

## न्यायप्रवेशदित्तपञ्जिका ।



+++ प्रवर्तमान इष्टदेवतानमस्कारार्थे श्रोतृजनप्रवृत्तये शास्त्रस्याभिधेयादिप्रदर्शनार्थे च श्लांकद्वयं चकार । सम्यगित्यादि । रचयामि विद्धामि करोमीति यावत् । अहमित्यात्मिनिर्देशे । कामित्याह । न्यायप्रवेशकव्याख्याम् । तत्र नितरामीयन्ते गम्यन्ते गत्यर्थानां ज्ञानार्थत्वात् ज्ञाय-न्तेऽर्था अनित्यत्वास्तित्वादयोऽनेनेति न्यायः। तर्कमार्गः। इण्घातोर्निपूर्वस्य परिन्योर्नीणोर्द्यूताभ्रेष-योरिति वचनात्करणे घञ् । न्याये प्रवेशयति तदभिज्ञं करोति शिप्यं यच्छास्त्रं श्रूयमाणं तन्न्याय-प्रवेशकम् । तस्य व्याख्याम् । विशेषेणाख्यायते सूत्रमनयेति व्याख्या वृत्तिग्रन्यः यद्वा विशेषेण ख्यानं व्याख्या विवरणमित्यर्थः ताम् । किंविशिष्टाम् १ । स्फुटार्थाम् । प्रकटाभिधेयाम् । किं कृत्वा १ । प्रणिपत्य। मनोवाक्कायैर्नमस्कृत्य। कम् १। जिनेश्वरम्। रागादिजेतृत्वाज्जिनः। इष्टं नरामरादिविहितं पूजादिकमैश्वर्यमनुभवतीत्येवंशील ईश्वरः। ततो जिनश्चासावीश्वरश्च जिनेश्वरः तम्। कीदशं तम् १। वक्तारम । प्रतिपादकम् । कस्य ?'। न्यायस्य । कथम् १। सम्यक् । यथावस्थितस्वरूपेण । यद्वा सम्य-क्चासौ न्यायश्च मन्यग्न्याय इति समस्तं द्रष्टव्यम् ॥ तदनेन जैनमतानुसारिणामभिप्रायेण चत्वारोऽतिशया वाच्याः। यथा अपायापगमातिशयः ज्ञानातिशयः पूजातिशयो वचनातिशयश्चेति। तत्र सम्यगित्यनेन ज्ञानातिशयः सूचितः । सम्यग्ज्ञानं विना यथावस्थितवस्तुस्वरूपोपलम्भानुपपत्तेः । वक्तारमित्यनेन च वचनातिशयोऽभिहितः। वक्तृत्वं विनाऽशेषवस्तूपलम्भेऽपि वस्तुतत्त्वप्रतिपाद-नानुपपत्तेः । जिन इत्यनेन त्वपायापगमातिशयः । रागाद्युच्छेदनिवन्धनतया जिनशव्दप्रवृत्तेः । र्इश्वरमित्यनेन तु पूजातिशयः । सम्यक्तानाद्यतिशयोपेतस्यामराटिपूज्यत्वसंभवाभिधाने प्रयोजन न प्रेक्षामहे । यतो यः प्रामाणिकः स प्रमाणात्प्रवितते । न चादिवाक्यप्रभवमभिषेयादि-ज्ञानं प्रमाणम् । अनक्षजत्वेन प्रत्यक्षत्वायोगात् । नाप्यनुमानं छिङ्गछिङ्गिनोरविनाभावनिश्चयेन तत्प्रवृत्तेरम्युपगमात् । न चाभिधेयाद्यभिधाने किंचन लिङ्गमृत्पश्यामः । न चादिवाक्यं स्वत एवार्थ मभिद्धच्छब्द्रूपत्वाच्छाव्द प्रमाणिमिति वाच्यम् । शब्दस्य बाह्येऽर्थे प्रतिवन्धासंभवेनाभिधेयाद्य-भिधाने प्रामाण्यायोगात् । अतोऽभिषेयाद्यभिधानार्थं न युक्तोऽस्योपन्यास इति । उच्यत इत्यादि । आचार्यः पुनरेवं मन्यते । अभिधेयादीनामादिवाक्यस्याप्रमाणकत्वादनिश्चितावपि संशय उत्पद्यते श्होकश्रवणे सित संशयाच प्रवृत्तिभैवतीत्यतोऽभिघेयादिविषयसंशयोत्पादनार्थ श्होक उच्यते । यतोऽर्थसंशयोऽपि प्रवृत्यङ्गं दृष्टमनर्थसंशयोऽपि निवृत्त्यङ्गमिति धर्मोत्तरो मन्यते । संगुम्बतया तद्नुसारेणान्युत्पन्नमतीनाश्रित्योत्तरमुक्तम् । अथवाऽनभिज्ञस्य प्रश्लोऽयम् । वैयाकर-

णादि, जनप्रसिद्धं चोत्तरमिति विज्ञेयम् । तथा च तन्मतम् । सर्वस्यैव हि शास्त्रस्येत्यादि सिद्धार्थ सिद्धसंत्रन्थमित्यादीति च । इहेति जगति । न कचिदिति कार्ये । प्रयो-जनादीति । आदिशब्दादभिवेयसंबन्धपरियहः । प्रवृत्ये इदं प्रवृत्त्यर्थम् । अर्चटाभिप्रायेण -श्लोको-पन्यासस्य प्रयोजनमाह । जास्त्रार्थेति । शास्त्रस्यार्थस्तस्य कथनं तस्य कालस्तस्मिन्नुपिधतः प्रगुणीभूतो योऽसौ परस्तेन संभाव्यमाना येऽनुपन्यासहेतवस्तेषां निराकरणार्थम् । अर्चटभद्दो ह्येवं मन्यते । शास्त्रं दृष्ट्वा शिज्यस्य शास्त्रश्रवणात्प्रागप्येवं संशयो नायते यदुत किमप्यत्र निरूपयिष्यते इत्यतः सरायज्ञननार्थमादिवाक्यमयुक्तम् किंतु शास्त्रानुपन्यासहेतुभिः प्रत्यवातिष्ठ-मानस्य परस्य तदुवन्यस्तहेत्वसिद्धतोद्भावनार्थानिदामिति । अनुवन्यासहेतूनेव दर्शयति । तथा चेत्यादिना नारच्यच्यामित्यादि । परसंविदे आत्मसंविदे इति प्रयोजनसङ्घावे हीत्यं-स्वभावहेतुप्रयोगः प्रवर्तते । ययः सप्रयोजनिमदम् आरम्भणीयत्वात् तदन्यशिष्टप्रयुक्तघटादिसाधु-शब्दवत्। प्रयोजनाभावे च व्यापकानुपरुष्ट्या प्रयोगः स्यात्। तत्र निषेध्यस्य यद्वचापकं तस्यानुप-लञ्चित्यीपकानुपलञ्चिरुच्यते। तथा हि अत्रारम्भणीयत्वं निषेध्यम् तस्य व्यापकं सप्रयोजनत्वम् तस्या-नुपल्ठियः। तदःत्रारम्भणीयत्वं व्याप्यम् प्रयोजनवत्तया व्यापिकया व्याप्तम्। ततः प्रयोजनवत्ता व्यापिका निवर्तमानारम्भणीयत्व व्याप्यमादाय निवर्तते। ततोऽयं वृत्तिकृत्प्रदर्शितो व्यापकानुपछञ्ध्याख्यः प्रयोगः स्यात्। तथेत्यादि। नारव्यन्यमिदमितीयमेव प्रतिज्ञा निरभिधेयत्वासंत्रद्धत्वहेत्वोरपि द्रष्टव्या। परीक्ष्यते वस्त्वनयेति परीक्षा शास्त्रमुच्यते । काकानां दन्तास्तेषां परीक्षा तदः । काकानां हि दन्ता एव न विद्यन्ते इत्यभिषेयाभावात्तद्वर्णनस्य श्वेतवर्तुलत्वादिकस्याभिधायक शास्त्रं निरभिषेयमुच्यते । एवमिह श्लो-काभावे साधनादीनामुपन्यासाभावात्तदङ्गाना पक्षादीनां भणनं निरमिधेयं स्यात् । तथेत्यादि । श्लोकाभावे साधनादीनामुपन्यासाभावात्पक्षादीना विचारणमसंबद्धं प्रतिभासते । नन्वादौ यद्ययं श्होकोऽभिधेयादीना प्रतिपादनार्थमुपन्यस्यते कथं पुनरसौ तानि प्रदर्शयतीत्याह। अयं चेत्यादि। एतदेविमिति कोऽर्थः । अभिधेयप्रयोजने साक्षाइर्शयित संबन्धं तु सामर्थ्येनेत्येतिदित्यर्थः । लेशतः संत्रेपेण । एन लेशतो व्याख्यायेत्युक्तम । तत्र व्याख्याया आश्रयनिरूपणायाह । व्याख्या च पदवाक्यसंगतेति । पदवाक्ययोः सम्यगाता स्थितेति विग्रह । तत्र सुप्तिडन्तं पदम् । पदसमुदायो वाक्यमुच्यते । तत्रापीति । व्याख्याया पद्वाक्यश्रितत्वेऽपीत्यर्थः। पदार्थगमनिका । पदानामर्थस्तस्य गमनिकेति । तत्र गम्यते ज्ञायतेऽर्थो यस्मात्तद्गमनं व्याख्यानं तदेव गमनिका । स्वार्थे कनि रूपम् । न्याया-दनपेता न्याय्या। अनपेतेत्यर्थे यः। इति पदानीति । अत्रं श्लोके द्वादश पदानीत्यर्थः । सिद्धिवैति वाक्येन पिधेर्वा निपातनात् साधनशब्दः साध्यत इत्याचछे । पक्षादिवचनानां जातं समूहः । अथ किस्मिन्त्रियये एतत्प्रयुज्यत इत्याह । विषयश्चेति । अथ दुष्टिरिति वाक्ये इनोऽभावाद्द्रादेशाप्राप्ती दृगणिमिति न सिध्यति । उच्यते । निपातनाद्भविष्यतीति । साधनदोपा उद्भाव्यन्ते प्रकटीिकयन्ते यैस्तानि तथा । तानि च तानि वचनानि च तेषा जातमिति विग्रहः । किंचिस्साम्येनेति ।

पक्षाच्चपन्यासात्किल साधनाभासेऽपि साधनसाम्यमस्ति । केवलं कस्यचित्पक्षादेर्देषात्सा-धनाभासत्विमिति । आभासः सादृश्यं किंचित्साम्यमुच्यते । तथाऽनयोरपि यथाक्रमं विषयो धर्मविशिष्टो धर्मी सम्यक्साधनं चेति वोद्धव्यः । परेषां संविदिति कर्माण पष्ठीयम् । वाक्यार्थस्त्वय-**मित्य।दि । साभास इति ।** आभासयुक्तः । अत्र च यथा देवदत्तो यज्ञदत्तेन सह पूज्यतामित्युक्ते द्वयोरिप पूजा कर्तव्या भवति तथेहापि साधनदृषणे साभासे परसंविदे इत्युक्ते साधनादिच-तुष्टयमपि पराववोधायेति गम्यते । धनुर्धर इति धारेर्वरोऽचि विज्ञेयः ॥ कार्यत्वेनेति कार्यरूपतय। इन्द्रियं कारणमाश्रित्य यदुत्पद्यते । एतेनेन्द्रियं कारणं प्रत्यक्षज्ञानं च तत्कार्यमित्यावेदितम् । विषयश्च प्रत्यक्षस्य स्वलक्षणरूपोऽर्थ इति । मीयतेऽर्थो वह्नचादिरनेन ज्ञानेन धूमादिलिङ्गदर्श-नादुत्पन्नेन वह्नचादिविषयाकार्ग्राहिणेति मानम् । वह्नचादिनाऽत्र भान्यमित्येवमम्न्याद्यववेधरूपं ज्ञानमित्यर्थः । इह च पश्चाद्र्थे वर्तमानस्यानुशब्दस्यान्यय विभक्तीत्यादिना समासेन भवितव्यम् । स च नित्यो नित्यस्य वाक्याभाव इति स्वपद्विग्रहमाह पश्चान्मानमनुमानमिति । पश्चाच्छठ्यश्चावधि-शव्दत्वात्पूर्वत्वमपेक्षत इत्याह पक्षेत्यादि । गृह्यतेऽनेनेति ग्रहणम् । लिङ्गरूपस्य धर्मस्य प्रत्यक्षं ग्रहणं च संबन्धस्मरणं चेति विग्रहे पक्षधर्मस्य हेतोग्रेहणसंबन्धस्मरणे । ते पूर्वे यस्य ज्ञानस्य तत्तथा । यद्वा पक्षधर्मस्य ग्रहणं च साध्यसाधनयोरविनाभावरूपस्य संबन्धस्य स्मरणं चेति विग्रहः । रोषं तथैव। एवंभूत यज्ज्ञानं लिङ्गिनि तटनुमानम् । किमुक्तं भवति <sup>१</sup>। गृहीतपक्षधर्मे स्मृते च साध्यसाधनसंबन्धेऽनुमानं प्रवर्तत इति पश्चात्कालभान्युच्यते । वक्ष्यति त्रिरूपादित्यादि । नन्वेतत्सूत्रं धर्मोत्तरीयम् । न तु प्रकृतशास्त्रसूत्रम् । एतच्छास्त्रसूत्रं चेद लिङ्गं पुनिस्त्रस्पमुक्तम् । तस्माद्यदेनुमेये ज्ञानमुत्पद्यते अग्निरत्र अनित्यः शब्द इति वा तदेनुमानमिति । सत्यमेतद् यद्यप्य-त्रैवंविधं सूत्र न विद्यते तथाऽपि धर्मेत्तरीयसूत्रमप्यत्रत्यसूत्रोक्तानुमानहक्षणाभिधायकमेवेत्यर्थतो-ऽत्रत्यधर्मोत्तरीयसूत्रयोः साम्यमेवेत्यर्थापेक्षया वक्ष्यतीति न्याख्येयमिति न विरोधः । अन्यस्त्वाह । नन्वनुमानमिति यद्यवयवीभावस्तदाऽनुमानस्येति प्रयोगो न स्यादन्ययीभावादित्यादिना भावेन यतो भाव्यम । उच्यते । न सर्वदाऽव्ययीभावोऽपि तु तत्पुरुषेपि । अनुगतं संत्रद्धं मानमनुमानमिति । तत्रानुगत पक्षधर्भप्रहणाटिना । मानं वह्नचिस्तित्वविषय ज्ञानमिति ज्ञेयम । यद्वाऽनुपितिरनुमानमिति भावसाधनस्य वा द्रष्टन्य । विषयश्चानुमानस्य सामान्यमिति । चश्चनदः पूर्ववदिति । समुच्चयार्थ इत्यर्थः । यद्वा चकारः प्रत्यक्षानुयानयोस्तुल्यवलत्वसूचकः । तथाहि—यथार्थाविसंवादित्वादर्थे प्रापयत्प्रत्यस प्रभाण तद्वदर्थाविनाभावित्वादनुमानमपि परिच्छिन्नमर्थ प्रापयत्प्रमाणमिति । एतेन यदुक्तं कैश्चित्प्रत्यक्षं ज्येष्ठं प्रमाणं नानुमानमिति तत्प्रत्युक्तम । यतो द्वयोरपि व्यापारे तुल्य-त्रष्टत्वम । तथा प्रत्यक्षानुमानाभासयोरिप विषयः सामान्यमिति ज्ञेयम् । इहात्मनो जीव इति पर्यायः परप्रसिद्धचोपात्त । अथ तर्हि किंरूपोऽत्रात्मा ग्राह्म इत्याह आत्मा चेति । चित्तचैत्तानां संतानो रूपं यत्य स तथा । तत्र चित्तं सामान्यार्थग्राहि ज्ञानस् । चैत्ता विशेषावस्थाग्राहिणे

ज्ञानक्षणाः । संतानश्च संतत्यानुवर्तन्ते संस्कारा अस्मिन्निति संतानो भूतभवद्भविष्यत्क्षणप्रवाह-रूप उच्यते। ततः सामान्यविशेषज्ञानक्षणसंततिस्वरूप इत्यर्थः ॥ नित्यत्वादिधर्मेति। नित्यत्वादिर्धर्मे यस्यात्मनः स तथा । इह धर्मादन् केवलाह्रेत्यन् । अस्यार्थः । केवलादसमस्तादेकपदभूताद्धर्मशब्दा-द्वहुत्रीही समासे वाऽन्भवति यथा परमधर्मः परमधर्मा । केवलादिति किस् १ । परमस्वधर्मः । परमः स्वो धर्मे। इत्येति त्रिपदे अप बहुवीहो न स्यात् । केवलैक मृतपूर्वक पद्युक्ता द्धर्मात्स्यात्र ह्रिज्यादिपद-प्रासिद्ध कमिद्मुक्तं सोपयोगत्वादिति । तत्प्रतिपादकप्रमाणाभावादिति । नाप्यनुमानमाह्योऽनुमानस्य लिङ्गलिङ्गिनोः साक्षात्संबन्धदर्शनेन प्रवृत्तेः । आगमगम्योऽपि नासावाग-मानामन्योन्यं विसंवादात् । तस्मान्नित्यत्वादिधर्मकस्यात्मनोऽघटमानत्वाचित्तचैत्तरूपविज्ञानसंत-तिरेवात्रात्मराञ्दवाच्या ज्ञेया । तस्याश्च चिद्रुपत्वात्सुखदुःखेच्छोद्वेषप्रयत्निक्रयादिकं विज्ञानमुपनाः यते । तत आत्मसंविदे इति कोऽर्थः ? । चित्तचैत्तसंततेरवनोधायेति स्थितम् । आत्मसंवित्फळत्वा-दिति । प्रत्यक्षादीनामेनेति शेषः । आहेत्यादि । न केवलं स्थार्थानुमानमनुमानमेन साधनमपीत्यपेरर्थः। वस्तुतः इति । यद्यप्यनुमानं ज्ञानस्वरूपं साधनं च पक्षादिवचनात्मकं तथापि साधनमप्यनुमानमेव। परमार्थतः तस्यापि ज्ञानोत्पादकत्वादिति भावः । ततश्च श्लोकमध्ये एकमेव साधनपदमनुमानपदं वा न्यस्यतामिति पराशयः । स्वार्थपरार्थरूपो भेदस्ताम्या वा भेदस्तिसम् । भेदेनेति । पृथग्भोवन । प्रत्यक्षानुमाने पुरःसरेऽञेसरे यस्य साधनदृषणप्रयोगस्य स तथा तस्य भावस्तत्त्वम् तस्मात् । तयोः साधनदृषणयोः प्रयोगस्तत्प्रयोगस्तस्य । तत्पुरःसरत्वे प्रत्यक्षानुमानपुरःसरत्वे । साधन-द्भणप्रयोगस्येति शेषः । तत्फल्लादिति । परसंवित्फल्ल्वात् । प्रत्यासन्तेन्यीयादादावुप-न्यासः । साधनदृषणयोरिति शेषः । यदेव संवित्फलं तदेवादावुपन्यस्यत इति मन्यते । परार्थेत्यादि । ततो यदेव परोपकारकारि तदेवादावुपन्यसनीयामिति भावः ॥ अधुना प्राम्यदुक्तमयं च मयोजनाभिषेये एव दर्शयति साक्षादित्यादि तत्प्रदर्शनादित्याह । इहेत्यादि । इहेति शास्त्रे । ननु यथा अभिधेयप्रयोजने वचनेन निर्दिष्टे एवं संबन्धोऽपि किमिति नोक्त इत्याह । संवन्धं त्विति । कार्यं त्विति । प्रकरणार्थस्य साधनादेरभिधेयस्य परिज्ञानमवनोधः । अथ कार्यकारणयोः संबन्धोऽस्तीति कथं प्रत्येतव्यमित्याह । तथाहीति । , इद्मित्यर्थपरिज्ञानम् । अस्येति शास्त्रस्य । अयं प्रयोजनेन सह शास्त्रस्य संनन्ध उक्तः । तथेहाभिषानाभिषेयलक्षणोऽपि संबन्धः शास्त्रसाधनादीना विज्ञेयो यथेदमस्याभिषेयमिति । एतेनेदं दर्शितम् । अभिघेयेन सह प्रयोजनेन च सह शास्त्रस्य संबन्धो भवतीति यथाऽस्ये-दमिषेयुमस्येदं प्रयोजनमिति । आहेत्यादि । फल्संबन्धं निरूपयता कार्ये प्रयोजनमस्य प्रकरणार्थपरिज्ञानमित्युक्तम् । तत्रभ्य यदि प्रयोजनत्वेन त्वया प्रकरणार्थपरिज्ञान-मुच्यते तदोभयोरि प्रयोजनत्वं प्राप्नोतीति प्रेर्यार्थः । ननु बहुनामुक्तरोक्तराणां प्रयोजनानां पर्यन्तनं किमित्याह । तथा चेत्यादि । इह नगति न बिचते उत्तरमञ्जेतनं यस्मावन्त्यात्तवमुत्तरस् ।

तच तत्प्रयोजनं चेति विग्रहः । तथा चोक्तिमित्यादि । हातुमिष्यते यः स्हेयः । रागादिको अहिविषादिकश्च । उपादातुमिष्यते यः स उपादेयः । ज्ञानादिकः स्त्रक्चन्द्नादिकश्च । हेयोपा-देयावर्थी विदन्ति ये ते तथा । हेयोपादेयाम्यां च तृतीयो राशिरेव नास्ति । उपेक्षणीयोऽपि ह्यानु-पादेयत्वाद्धेय एव । किमुक्तं मवति? । यत्रोपादेयतेच्छा नास्ति स हेय एवेति । उपेक्षणीयेऽपि च ग्रहणेच्छा नास्तीति हेयतैव । अतोऽस्य हेयमध्य एवान्तर्भावी ज्ञेयः । आहेत्यादि । साभासं मुक्तिहेतवे इत्येव किमिति नोक्तमिति पराशयः । तत्प्रथमतयैवेति । तस्यानुत्तरप्रयोजनस्य प्रथमता तत्त्रथमता तयैव। निर्देशे कियमाणे। तस्येत्यनुत्तरश्योजनस्य। तस्यापीति न केवलं श्रोतृणां कर्तु-रपीत्यर्थः । अनन्तरपरंपरभेदाभ्यां भिद्यते स्म भिन्नं पृथक्कृतम् । इदामिति प्रयोजनम् । न्यायाद्वाह्या बहिर्भवास्तेषाम् । एतावानेवेति । इयत्परिमाणोऽष्टपदार्थप्रतिपादक इत्यर्थः । शिष्यते इति कथ्यते । अर्यते गम्यते उच्यते इत्यर्थः । अर्तेरौणादिकस्थप्रत्ययः । यद्वाऽर्थ्यतेऽर्थिभिरिमेल-ष्यते इत्यर्थः । चुर।दिण्यन्तादरुप्रत्ययः । शास्त्रार्थस्य संग्रहः पिण्डनं शास्त्रकारेण शास्त्रार्थ-संग्रहः । अथ शास्त्रं वृहत्प्रमाणमनेकार्थप्रतिपादकं च यत्स्यात्तदुच्यते । इदं त्वल्पग्रन्थत्वादल्प-पदार्थाभिधायकत्वाच्च कथमुच्यते शास्त्रमित्याह । शास्त्रता चेत्यादि । उद्देश उत्क्षेपो विशेष्य-भणनम् । निर्देश्चो विशेषणभणनं निर्धारणं चेति । गुणवतः पदार्थस्य जातिगुणिकयाभिः समुदाया-निर्घार्यस्याश्रयात्पृथकरणं निर्धारणम् । समुदायवाचकाच्च षष्ठीसप्तम्युत्पत्तिरिति । साधनत्वेनेति । प्रतिपाद्यप्रतीतावारोपकत्वेन । क्षीरसंपन्नत्वेन दुग्वप्राचुर्येण । यद्यप्यन्यत्र गोषु कृष्णा संपन्नक्षीरे-त्यादे। वाक्ये संपन्नक्षीरासु गोषु कृष्णगुणोपेताया गोः कृष्णगुणेन निर्धारणप्रासिद्धिस्तथापि क्षीर-संपन्नत्वगुणेनापि निर्धारणे न काचित्क्षतिरिति मन्यते । शबल्पवलादिवर्णविशिष्टाद्दुग्धवतो दोहन-कियासामध्यीदगुवां समुदायादेतास्वयं गौः परिदृश्यमाना क्षीरसंपन्ना वर्तते इति यदा वक्रा व्यपदि-इयते तदेदं निर्घोरणं क्षीरसंपन्नत्वगुणेनेव भवतीति। पच्यत इत्यादिकश्च स यो व्यक्तीकियते इत्याह। स चेति । तस्य बहुवीहेर्गुणा अवयवा आरम्भकविशेषा यैर्बहुवीहिरारम्यते ते तद्गुणास्तेषां संविज्ञानं ग्रहणं यत्र । यद्वा तस्य बहुत्रीहिवाच्यस्य गुणस्तद्गुणस्तस्य संविज्ञानं यत्रेति स तथा । पर्व-तादिकमित्यत्रादिशब्दः समीपार्थः। उपलक्षणमिति। भावनेति। पर्वतः क्षेत्रस्य समीपभूतत्वात्तस्यैवोप-रुक्षक इत्यर्थः। **ब्राह्मणादयो ....विति ।** अत्रादिशब्दस्य व्यवस्थार्थत्वाद्वाह्मणादिकमेण व्यवस्थिता इत्यर्थः । अस्मादित्यविभूतात् । ते चेत्यादि । इह केषाचिन्मते पञ्चावयवं वाक्यं साधनमुच्यते । यया प्रतिज्ञा हेतुर्देष्टान्त उपनयो निगमनं चेति । तत्र साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा । हेतुः साध्यसद्भावभाव-तद्भावाभावल्क्षणः कार्यस्वभावानुपलम्माख्यस्त्रिरूपः । साध्यसाघनयोर्व्याप्तिनिमित्तप्रतिबन्धप्राहक-प्रमाणविषयः । साध्याभावे साघनाभावः । दर्शनाश्रयश्च दृष्टान्तो महानसजलाशयादिः । साध्यधर्मिणि हेतारुपसंहार उपनयः । प्रतिज्ञायाः पुनर्वचनं निगमनस् । सौगतमते तु न पञ्चावयवमपीष्यते किंतु तन्मते हेतुपुरःसर एव प्रयोगः क्रियते । ततो हेतुदृष्टान्तयोरेव साधनावयवत्वं न पक्षस्य । पक्षानुचारेण साध्यप्रतीतिस्तर्हि कथमिति चेदुच्यते । उपनयन्यासिप्रदर्शनमात्रसामर्थ्यादेव साध्य-

संप्रत्ययस्य भावात् । तथाहि-प्रदेशस्यं धूममुपछव्धवतस्तस्य धूमस्याग्निना साध्यधर्मेण सह न्याप्तिस्मरणे तयोरुपनयन्याप्तिदरीनवाक्ययोः सामर्थ्यादेवााग्नरत्रेति मवति । नहि स्वार्यानु-माने स्वयंप्रतीतौ प्रमेयं कश्चिदुपदर्शियता तद्वत्परार्थानुमानेऽपि । अतः पक्षो न निर्देश्यः । तया प्रतिज्ञायाः प्रयोगे निराक्तते तस्या निगमनमपि दूरापास्तमेव । तर्हि पक्षदक्षणं निर्थकत्वात्कर्तुं न युज्यते वौद्धस्य । येषां हि नैयायिकादीनां पक्षनिर्देशोऽस्ति तेपामेव युज्यते लक्षणं कर्तुम् । सत्यमुक्तम् । न साधनवाक्यावयवत्वादस्य रक्षणमुच्यते किंतु शिष्यस्य सम्यक्तवरुक्षणपरिज्ञानार्थम् । अन्यथा वाद्युपन्यस्तस्य पक्षस्य गुणदोषावजानन् कयं तद्गुणदोषविचारणायां प्रवणः स्यात् । अत एतदभिप्रायेणोक्तम्। पक्षोपलक्षितहेतुदृष्टान्तवचनानि साधनमिति। अथेह साधनशब्दो व्युत्पत्ति-त्रयनिष्पन्नस्ततश्च कस्यां कोऽयोंऽस्येत्याह । इह चेत्यादि । इहेति साधनशब्दविचारे । परसंताने इत्यन्यज्ञानसंततौ। प्रतिपाद्यं गतं श्रितं प्रतिपाद्यगतम् । तत्फळत्वादिति । ज्ञानफळत्वात् । पक्षादि-वचनस्येति शेपः । यदि ज्ञानं साधनं भावपक्षे तर्हि पक्षादिवचनानि साधनीमिति कथमुक्तमित्याह । पक्षादीति । कार्ये प्रतिपाद्यगतज्ञाने । कारणस्य पक्षादिवचनम्य । उपचारात् समारोपात् । ततो यद्यत्रोपचर्यते तत्तेन न्यपदिश्यते इति न्यायात्पक्षादिवचनैर्गुन्यत्वाज्ज्ञानस्य तद्पि पक्षादिवचना-नीति । तथाहि यत्पक्षादिवचनं यत्र प्रतिपाद्यगतज्ञाने उपचर्यते तत्प्रतिपाद्यगतं ज्ञानं तेन पक्षादि-वचनेन व्यपदिश्यते । तत्तेनेत्यत्र तदित्यनेनोपचरणीयस्याधारभूतं षस्तु सर्वत्र प्राह्मम् । यथेदामिति । पुराणमेव पौराणम् । स्वार्थेऽण् । अत्र हि शारीरं कर्म कार्यमपि पुरातनकर्मणा कारणेन व्यपदि-इयते । शरीरे कार्ये पुरातनस्य कर्मण उपचारोऽत्रेति हृदयम् । अयेह बहुवचनान्तेनैकवचनान्तस्य सामानाधिकरण्यं कथमित्याह । यथा वृक्षा इत्यादि । आहेत्यादि । साधनमित्यत्रेत्यर्थः । सम्रदि-तानामेविति । पक्षोपलक्षितहेतुदृष्टान्तवचनानां मिलितानामेव न त्वेकैकशो विशकलितानामित्यर्थः। समस्ताना यत्साधनत्वं तस्य ज्ञापनार्थम् । नन्वेवं सित विदुषां वाच्यो हेतुरेव हि केवल इति हेतोः केवलस्य साधनत्वं यदुच्यते तद्विरुध्यते । नैवग्र । अन्युत्पन्नविनेयगणमधिकृत्य समस्तानां साधन-त्वम् । न्युत्पन्नमतीश्चोद्दिश्य केवलस्यापि हेतोः साधनत्वमिति ज्ञेयम् । न्युत्पन्नमतयो हि हेतुमा-त्रादेव साध्यं प्रतिपद्यन्ते। यथा स्वार्थानुमाने हेतुमात्रादेव साध्यप्रतीतिस्तथा परार्थानुमानेऽपि हेतुमा-त्रेणापीति भावः । कारकिमिति जनकम् । व्यञ्जनिमिति प्रकाशकम् । उक्तं चेत्यादि । इह स्वसमय-परसमयज्ञा इत्यनेन ज्ञानातिशयमाह । कुलना इत्यनेनाकुलनिकयाणामुपहासादिरूपाणामकार-कत्वं तेषामाह । पक्षद्वयेप्सिता इत्यनेन च वछभत्वं सूचयति । क्षमिण इत्यनेनारोषणत्वमाह । वादपथेष्विभियुक्ता अनेन तु वादमार्गे कृताम्यासत्वं स्चयित । तुल्या सह समास्तुलासमाः । अनेन तु मध्यस्थतामिति । अयमर्थो यथा तुल्य दवरके गृहीता गुरुतरं पक्षमङ्गीकृत्य नीचैनमित इतरस्य च न्यूनतां दर्शयित पक्षद्रयतुल्यतायां च मध्ये दवरकेण भृता समनामालम्बति एवं शुद्धं पक्षं तेऽपि शोभनतया समर्पयन्ति हीनपक्षं चाशोभनतया कथयन्तीति । समगुणत्वे च समतामेवोपदर्शयन्ति । आहेत्यादि । पूर्वोपविणितस्वरूपणां सर्वोऽप्यन

थोंऽवगत एव मवतीति भावः । वादिप्रतिवादिनोः पक्षपरिम्रहस्तस्य समर्थना तस्यां सहः क्षमः । तदन्तर्गत इति । तयोर्वादिप्रतिवादिनोरन्तर्गतो हृदयान्तर्वती साधियतुमिष्टाऽप्रतीतस्तेषामतः साधन-वचनेन तेषां प्रतिपाद्यते । तंत्र वादकाले द्वयोर्मध्येऽप्रवाददायी स वादीत्युच्यते । यश्च वाद्य-क्तमन्च तदुक्तार्थद्षणार्थे पश्चाद्वदति स प्रतिवादीत्युच्यते । यदि प्राक्षिकाणामप्रतीतोऽर्थः संवृत्तस्तर्हि प्रतिपाद्यते । केषामिति प्रश्ने सत्याह । सामध्यादित्यादि । अप्रतीतार्थपतिपादकत्वा-दिति । अप्रकाशार्थप्रतिपादकत्वादित्यर्थः । व्यतिरेको बीजादिरिति । प्रयोगो यथा । यत्पुनर्ज-नकं तत्पूर्वमविद्यमानार्थजनकं दृष्टम् । यथा बीजमङ्कुन्रस्येति । प्रतिपन्नमित्यम्युपगतम् । विश्विष्टो विशेषितः । अत्राहेत्यादि । युनक्ति स्म युक्ता संगतेत्यर्थः । न युज्यते इति प्रसिद्धतेति शेषः । अन्यार्थात् यदि विशेषणमपि प्रसिद्धं गृह्यत इत्यर्थः तदा विवादाभावेन पक्षोपलक्षितहेतुदृष्टान्तवच-नोचारणस्य नैरर्थक्यमेव स्यात् । ततो विशेषणस्य प्रसिद्धता न युज्यत इति प्रेर्यार्थः । अभ्युप-गमसिद्धान्तपरिग्रह इति । वादिना यद्धस्त्वङ्गीकृत्य साधनमुचार्यते तदेव तस्य पक्ष इति । स्वयमित्यनेन गृह्यत इति भावः। अथ विशेषणानि व्यवच्छेदकानि भवन्ति। ततश्चेह कस्य केन व्यवच्छेद इत्याह । इंद्रेत्यादि । इह शास्त्रविचारे । लक्ष्यं लक्ष्यते विशेष्यतेऽनेनेति लक्षणं विशेषणमुच्यते । अप्रसिद्धं विशेष्यं यस्मिन्स तथा तस्य । तत्राप्रसिद्धविशेष्यो यथा । साख्यस्य बौद्धं प्रति चेतन आत्मेति । अप्रसिद्धविशेषणस्येति । यथा बौद्धस्य सांस्त्यं प्रति विनाशी शब्द इति । अप्रसिद्धोभयस्योति । यथा वैशोषिकस्य बौद्धं प्रति सुखादि-समवायिकारणमात्मेति । स्वयमित्यादि । सिद्धान्तो हि चतुर्विधः प्रतिपाद्यते । तथा हि सर्व-तन्त्रसिद्धान्तः प्रतितन्त्रसिद्धान्तोऽधिकरणसिद्धान्तोऽम्युपगमसिद्धान्तश्चेति । तत्र सर्वतन्त्रसिद्धान्तो यथा । सन्ति प्रत्यक्षादीमि प्रमाणानि । द्रव्यादीनां प्रमेयाणां साधकानि । तथा आपो द्रवाश्वलो वायुरचाक्षुषस्त्विगिन्द्रियग्राह्यश्चेत्यादि सर्वशास्त्राम्युपगतत्वात् सर्वतन्त्रसिद्धान्तः। प्रतितन्त्रसिद्धान्तः स उच्यते यः स्वतन्त्रे सिद्धो न च प्रतितन्त्रे । यथा सर्वे नित्यं सांख्यानां सर्वमनित्यं बौद्धानां सर्वं नित्यानित्यं जैनानामिति । अधिक्रियन्ते आक्षिप्यन्ते यस्मिन्नर्थाः सोऽधिकरणम् । अधिकरण-मेव सिद्धान्तोऽधिकरणसिद्धान्तः। यस्मिन्वस्तुनि सिद्धे शेषं तदाश्रितमनुक्तमपि सामर्थ्यात्सि-ध्यति स इत्यर्थः । यथाऽत्मनो नित्यत्वे सिद्धे शरीरादन्यत्त्वसिद्धिरमूर्तत्वास्तित्वसिद्धिश्चेति । अम्युपगमसिद्धान्तो नाम यद्वस्तु सिद्धान्तत्रयेणासिद्धमम्युपगम्य स्वेच्छया साघ्यते स प्रोच्यते । यथा शीतो हुतभुक् तृणाग्रे गजय्थं खरे शृङ्गिमत्यादिक इति । एतदेवास्य स्थाणं वृत्ति-कृद्प्याह । इहेत्यादि । एतेन च किं संपन्नमित्याह । ततश्चित । ततश्च यदुक्तं वादिषु मुख्येन धर्मकीर्तिना तद्पि संगतमेवेति योगः । तत्र च यद्यप्याह क्वाचिच्छास्त्रे स्थितस्तथापि तेन वादिना यो भर्मीऽनित्यत्वादिः साधयितुमिष्टः स एव साध्यो नेतर आकाशगुणत्वादिकः । वादी च क उच्यते !। यस्तदा वादकोछ साधनमाह । क सित स एव साध्यः !। अभ्युपगमे सित । कस्य !। कर्मतापनस्य घर्मस्य । कीदृशस्य !। अनेकस्याकाशगुणत्वसंयोग-

जत्वादेः । किस्मन्वर्माम्युपगमः ! । तस्मिन्धार्मीण शब्दादौ । केन कर्त्राऽम्युपगमः ! । तच्छास्र-कारेण। यच्छास्रं तेन वादिनाऽम्युपगतं तच्छास्रं तत्करोति यस्तेन। अय किमित्यन्यधर्मसाध्यत्व-संभवः स्यात् । उच्यते । येन वादिना शास्त्रमम्युपगतं तेन वादिना शास्त्रे धर्मः सर्व एव साध्य इति । निषिध्यतेऽभ्युपगत एव साध्यो नेतर इति । ननु कथमेवमुच्यते १ । यानता न्यायमुद्रेयं यदुत शास्त्रे स्थित्वा वाद एव न कर्तव्यः । सत्यमहमहमिकया यद्यपि किश्चिच्छास्त्रमम्युपगतः सन्साधनमाह तथापि य एव तस्येष्टः स एव साघ्य इति ज्ञापनायेदं स्वयमिति पद्मुक्तम् । अय साध्यत्वेनेत्यस्य किं न्यवच्छेद्यमित्याहा । अनेन चेति । हेतुदृष्टान्ता इवामासन्ते ये ते तथा। ततः साध्यासाधकत्वात्। साध्याश्च हेतुदृष्टान्तामासाश्चीति विप्रहः। अयमर्थः। यद्यपि चाक्षुषत्वादिहेत्वाभासो हेतुस्थाने प्रयुक्तो वर्तते तथापि साघ्यासाधकत्वात्साघ्य एवासौ परं यः पदार्थः साध्यत्वेन विषयीकृतः साधयाम्येनं हेतुत इत्येवंभूतयेच्छया स साध्यः साध्या-मिप्रायेण निर्दिष्टः पक्षो भवति । तथा च सति हेतुदृष्टान्ताभासयोः साघ्यासाधकत्वेन साध्य-योरपि न पक्षव्यपदेशस्तयोः साधनाभिप्रायेण निर्देशात् । यदा तु हेतुदृष्टान्तयोः परासिद्धयोः साधनान्तरेण सिषाधयिषया निर्देशः क्रियते तदा प्रतिज्ञात्वमम्युपगम्यत एव । तथा ह्यनित्यः शब्दः कृतकत्वाद्धटवदित्युक्ते च कृतकत्वमिसद्धिमित्याशङ्कच कृतकः शब्दः कारणान्वय-न्यतिरेकानुविधायित्वाद्धटवत् । न चेदमप्यसिद्धम् । ताल्वादिकारणन्यापारे सत्येव शब्दस्यात्मलाम-. तद्भावे चाप्रतीतेः चक्रादिन्यापारसद्भावासद्भावयोर्घटस्यात्मर्राणाभग्रतीतिवदित्येवं वदतो हेतुरि पक्षो भवतीति । तदत्र साधनोपन्यासापेक्षया यत्साध्यत्वेन निर्दिश्यते तत्सर्वे पक्ष उच्यते । इच्छयाऽपि न्याप्तः पक्ष इति । अयमत्र भावार्थः यद्यपि परार्थानुमाने वचनोक्त एव पक्षो युक्तस्तथाऽपि वचनेनानुक्तोऽपि पक्षो भवति सामर्थ्योक्तत्वात्तस्य । तथा हि यन्नाविवादेन साधनमुपन्यस्यते तचेद्विवादास्पदीभूतमनुक्तमपि साध्यं स्यात् । किमिदानीं नगति किंचिन्नियतं साध्यं स्यादित्यनुक्तमपि परार्थानुमाने साध्यं दृष्टम् । न्यायनलात् सोऽत्र पक्ष एवोच्यते ईप्सित-इत्यनेनोक्तं भवति । तह्युदाहरणेनेच्छया व्याप्तः पक्षो यादृशो भवति तादृशो दृश्यतामित्याह । इत्येतचेति । तत्र हि परार्था इत्युक्तेऽप्यसंहतपरार्था इति द्रष्टव्यम् । असंहतपरश्चात्मैवे-त्यनुक्ताप्यात्मार्थता साध्या । इत्येतत्तत्रैव प्रदर्शियप्यते । तस्मात्स्यितमिदम् । वादिप्रतिवादिनो-विवादास्पदे वादिना यत्साधियतुमिष्टं वस्तु तद्वचेनेनोक्तमनुक्तं वा प्रस्तावगम्यं सर्वे साध्यमि-त्युच्यते । अनेनेति समस्तलक्षणेनेत्यर्थः । धर्मविशिष्टधर्मिणः पक्षत्वे अभिहितेऽनित्यः शब्द इत्यदिके समुदिते पक्षवाक्ये यत्पक्षतया न भवति तद्दर्शयत्राह । ततश्चिति । धर्मस्य धर्मिणो वा यः स्व आत्मा तस्य तन्त्रमधीनं स्वतन्त्रमेकाकि सद्विशेषणविशेष्यभावनिरपेक्षं धर्मधर्मि-रूपमुभयम् । न पक्ष इत्यर्थः । न तयोः संबन्ध इति । तयोर्धर्मधर्मिणोराधाराधेयरूपस्तादाः त्म्यादिरूपो वा यः संबन्धः सोऽपि न पक्ष इत्यर्थः । अथेह किमेतावता पक्षळक्षणं परिपूर्ण जातमाहोस्विदन्यदिप किमप्यपेक्षणीयमित्याह । इह चेत्यादि । इहेति पक्षलक्षणविचारे । लक्षणस्य

हि त्रयो दोषा भवन्ति । यथा अन्याप्तिरतिन्याप्तिरसंमवश्चेति । नन्वस्य वाक्यस्य सूत्ररूपस्य सतो यदि पातनिकादिद्वारेण व्याख्या विधीयते तर्हि वाक्यशेष इति पदस्य पाठो न-युक्तः। अध्याहारो हि सामर्थ्यसम्यस्यार्थस्य शब्देन संकीर्तनमुच्यते । स च यदि मुख्यतयैव शब्देन पठचते न तदा वाक्याध्याहारो भण्यते । अत्रोच्यते । किल साध्यत्वेनोप्सित्, इत्येतत्पर्यन्तमेव पक्षलक्षणमुक्तं पूर्वाचार्यैः । एतच प्रत्यक्षाद्यविरुद्ध इत्यस्य सापेक्षम् । ततो वार्तिकक्रता परिपूर्ण-पक्षलक्षणार्थं वाक्यरोषोऽयमधीतः । ततश्च सवार्तिकं सूत्रं व्याख्यानयन्यथापाठितमेवर्जुवार्ति-कावयवं हरिभद्रस्रिन्योख्यातवान् । ततोऽस्य पातिनका वाक्यरोष इति । अस्य पर्यायप्रदानं चादुष्ट-मिति। सांप्रतिमत्यादि। तत्र हेतुविचारे। स च स्वभावकार्यानुपलम्भाख्यस्त्रिप्रकारः। तत्र स्वभावः स्वसत्तामात्रभाविनि साध्यधर्मे हेतुर्भवृति यथा वृक्षोऽयं शिशपात्वादिति । कार्ये यथाऽग्निरत्र भूमादिति । अनुपलम्भो यथा प्रदेशिवशेषे किचिद्धटस्योपलव्धिलक्षणप्राप्तस्यानुपलक्षिरित । एतेषु च द्वौ वस्तुसाधकौ । एकः प्रतिषेधहेतुर्विज्ञेयः । अमीषामेते साधर्म्यप्रयोगा दर्शितास्तथा स्वभावकार्यहेत्वोवैधर्म्यप्रयोगौ व्यापकानुपरुव्धिकारणानुपरुव्धिरूपौ वेदितव्यौ । यथा नात्र शिशपा वृक्षाभावात् । नात्र धूमो वन्हचभावादिति । तथाहि वृक्षाभावे न भवत्येव शिशपा अम्यमावे न भवत्येव धूम इत्यनयोर्पि वैधर्म्यप्रयोगयोर्व्यापककारणानुपल्लिधप्रयोगोक्त एवार्थी नापरः किश्चिदिति । अनुपलन्धेस्तु वैधर्म्यप्रयोगो यथा । यत्सदुपलन्धिलक्षणप्राप्तं तदुपलम्यत एव यथा नीलादिविशेषः न चेहोपलब्धिलक्षणप्राप्तस्य घटस्योपलम्भ इति । अयं चैकैकोऽपि त्रिरूपो वेदितन्य इत्याह । स च त्रिरूप इति । स चेति हेतुः स्वभावादिः । नानात्विमिति नानाप्रकारत्वम् । किं पुनिरिति । हेतोस्त्रैरूप्यं यदुक्तं तत्किमित्यर्थः । वितर्क ऊह उच्यते । तस्य धर्म इति । ध्रियतें डविष्ठते धर्मिण्याधारे यः स धर्मः । उणादिको मः । पक्षशब्देन चात्रेत्यादि । अत्रेति पक्षधर्मत्वे ज्ञातव्ये । इह यद्यपि धर्मधर्मिसमुदाय एव पक्षो रूढस्तथापि पक्षधर्मप्रतिपत्तिकाले धर्मी पक्षः यत्कृतकं तद्नित्यमिति व्याप्तिग्रहणकालेऽनित्यत्व धर्मः पक्षः पक्षधर्मीपसंहारकाले तु धर्मधर्मिळक्षणः समुदायः पक्ष इति द्रष्टव्यम् । अयेदं कस्मालम्यते !। उच्यते । न्यायनलात् । तथाहि। यदि हेतुलक्षणकाले धर्मधर्मिसमुदायोऽनुमयो गृह्यते तदा समुदायः परं प्रत्यसिद्धः। अनित्यत्ववन्ह्यादिविशिष्टस्य शब्दपर्वतिनतम्बादेः। कृतकत्वधूमादिप्रतीतिकाले बोद्धमशक्यत्वास्व-सिद्धो हेतुः स्यादिति कर्षं समुदाये हेतोरेकं रूपं स्यात्। अथ प्रसिद्धस्तदा हेतोरुपादानं व्यर्थं स्यात् । तस्मात्पक्षधमत्वप्रतीतिकाछे न समुदायोऽनुमेयः । तर्हि पक्षधमत्वे ज्ञातन्ये धर्ममात्रं पक्षोऽ-स्तु । तथापि कथं धर्मी पक्षो छम्यते ? । उच्यते । न्यायादेव । तथाहि धर्मे धर्मी न संभवति । अपि तु धर्मिण एव धर्मसंभवः । संभवे वा हेत्पादानं न्यथं स्यात् । पक्षधर्मत्वप्रतीतावेव साध्य-घर्मावगतिप्रसद्गात्। तस्माद्यद्यपि पक्षशब्देन धर्मधर्मिसमुदाय उच्यते तथापि हेतुब्क्षणे निश्चेतन्ये धर्मी पक्षोऽभिधीयते। क्यं पुनः समुदायवचनः सन्पक्षशब्दो धर्मिमात्रे वर्तते इति चेदाह। अवयवेत्यादि। पक्षारूयस्य हि समुदायस्य द्वाववयवौ धर्मी धर्मश्च। तत्र हेतुब्क्षणे निश्चेतव्ये धर्भिमात्रे समुदायो-

पचारात्पक्षशब्दो वर्तते । मुख्यपक्षेकदेशत्वं चात्र समुदायोपचारनिमित्तमिति न साघ्यधर्मिणोऽनि-त्यत्वपक्षत्वप्रसङ्गः। तथा व्याप्तिप्रहणकाले धर्मी पक्षों न भवति यतो दृष्टान्ते धर्मिणा व्याप्तो हेतुर्न सिद्धोऽत एव धर्मधर्मिसमुद्योऽपि व्यक्तिप्रहणकाले न पक्षो धर्ममात्रं तु युक्तम् । धर्मेणैव दृष्टान्ते हेतुर्न्याप्तो यतः साध्यप्रतीतिकालेऽपि धर्ममात्रं न पक्षोऽपि तु समुदायः। निराधारस्य धर्मस्यासिद्धेः । नापि धर्मिमात्रं पक्षः । धर्मिणः पक्षत्वेन पक्षधर्मग्रहणकाल एवं सिद्धत्वात् । ततः साध्यप्रतीतिकाले धर्मधर्मिसमुदाय एव पक्षो युक्तः। तदुक्तम्-ज्ञातन्ये पक्षधर्मत्वे पक्षो धर्म्यमिधीयते। व्याप्तिकाले भवेद्धर्मः साध्यसिद्धौ पुनर्द्धयम् । इति स्थितम् ॥ ननु सपक्षे सत्त्वमस्तित्विमतीदं हेतो रूपं क्यं संगच्छते । यतो न यादृशविह्नजन्यस्य धूमस्य साध्यवर्मिणि सद्भावस्तादृशविह्नजन्य-स्यैव महानसेऽपि । अनीदृशस्यापि संभवात् इत्याह सामान्येन भाव इति । सपक्षेऽविशेषणी वा धुमन्याप्त्या धुममात्रेऽग्निसद्भावः सत्त्वमिह हेतोर्द्वितीयं रूपमित्यर्थः । स च विशेषणार्थे इति । विशेषयतीति विशेषणं तदेवार्थी यस्येति स तथा । पूर्वीक्तरूपादस्य रूपस्य विभिन्नत्वप्रदर्शनार्थ इत्यर्थः । अत्रेवेति विपक्षे एव । तर्हि किं सपक्ष एकदेशेनापि वर्तमानं सत्त्वं गमकम् ! उतस्वित्साम-स्त्येन वर्तमानम् र इत्याह । सपक्षे त्विति । न केवलं सामस्त्येनैकदेशेनापीत्यपेरर्थः । इतोऽपि किं सिद्ध-मित्याह । तथा चेति । एकान्तेन एकान्ततः सर्वयैवेत्यर्थः । न केवछं कृतकत्वादयः सामस्त्यसप-क्षव्यापिन इत्यपेर्यः। आवेद्यते स्म आवेदितम्। निगदः पाठ उच्यते । निर्वचनं तु प्रत्युत्तरस् । इत्यं मुत्राक्षरयोजना कार्या । कः सपक्षस्तत्र ? । समानोऽर्यः सपक्षः । समानः सदृशो योऽर्थो घटादिः पक्षेण सह शब्दादिना स घटादिः पक्ष उपचारात् । दृष्टान्तव्रक्षणोऽर्थे इह पक्षशब्दवाच्यस्ततः समानः पक्षः सपक्षः । समानस्य सकारः । अत्र स्यादेतत् । किं तत्पक्षसपक्षयोः सामान्यं येन समानः सपक्षः पक्षेणेत्याह । साघ्यधर्मसामान्येन । तत्र साध्यश्चासावसिद्धत्वाद्धर्मश्च पराश्रितत्वा-दिति विशेषणसमासः । ननु साध्यशब्दो धर्मधर्मिसमुदायवृत्तिस्तत्कथं साध्यश्च धर्मश्चेति समस्यते इत्याह । इहेत्यादि । अयमर्थे उपचाराद्धर्ममात्रे धर्मिणि वा वर्तते साध्यशब्दस्ततो यदा धर्ममात्रे वर्तते तदा कमेधारयः कार्यः। यदा तु धर्मिणि वर्तते तदातु साध्यस्य धर्म इति समसनीयम्। यदुक्तम्।---समुदायस्य साध्यत्वाद्धर्ममात्रेऽथ धर्मिणि । अमुख्येऽप्येकदेशत्वात्साध्यत्वमुपचर्यते ॥ अत एवाग्रे षष्ठीतत्पुरुषमपि वक्ष्यति । अथवोपचारवृत्त्येत्यादिना तत्र सममित्यादि । अस्येति घटादेः पक्षेण सह शब्दादिनेति समानः । अयों घटादिरिति । वस्तुसत्तासमाविष्टमिषेयमर्थ इह गृह्यते न तु वचनमात्रीमिति । न त्विभिष्यसत्तासमाविष्टमिषेये खरविषाणादिकमित्यर्थः । अथोन पचारामावे मुख्यतः साध्यशब्दवाच्यं किमित्याह । अनुपचितं त्विति । असमारोपितमित्यर्थः । ननु साध्यधर्मसामान्येनेत्यादिवाक्ये किमवधार्यते ? । उच्यते । साध्यधर्मसामान्येन सामान्य-मेवेत्यवधार्यं न तु साध्यधर्मसामान्येनेवेत्येवस् । यतो न स कश्चिद्योऽस्ति यः साध्यधर्मणैव केवछेन समानः किल्पतन्यावृत्तवशात् सर्वस्यानेकधर्मयोगात् । साध्यानित्यत्वसमानत्वा-दिति । शब्दे साध्यं यदनित्यत्वं तेन समानत्वाद्धटादेरप्यांनत्यत्वविशिष्टता स्यात् ।

उभयत्रापि दृष्टान्ते साध्यधर्मिणि चानित्यत्वसद्भावात्समानतेति । यस्मिसर्थे इति । आकाशादावि-त्यर्थः । यदि विपक्षे साध्यं नास्ति तर्हि किं तत्र सम्धनमस्तीत्याह । इह चेत्यादि । तत्र हीत्यादि । तत्र हि विपक्षे आकाशादावनित्यत्वामावात्कृतकत्वाभावः । व्यापकं निवर्तमानं व्याप्यमादाय निवर्तते इति न्यायात् । सांप्रतामित्यादि । तत्रेति निर्धारणे । तत्र तेषु पक्षादिषु मध्ये पक्षधर्म-त्वादिगुणो हेतोः स्वरूपं निर्घार्यत इत्यर्थः । कृतकःविमत्यत्र संज्ञायां कन् । संज्ञामेवाह । अपेक्षितः परेषां कुलालादीनां व्यापारो येन घटादिना स अपेक्षितेत्यादि । तथा। भावो घटादिः। स्वभावानिष्पत्तौ स्वसत्तानिष्पत्तावित्यर्थः। द्वितीयेत्यादि । सपक्षस्यैकदेशे वृत्तिरस्य स तथा । यतोऽनित्यत्वविशिष्टेषु सर्वेषु धर्मिषु न वर्तते न्याप्त्या प्रयत्नानन्तरीयकमपि तु केषुचिद्धरादिषु न विद्युदादिष्वपि । अथ च साध्यानित्यत्वसमान-त्वाद्विद्यदादिरिप सपक्षः । अयं चार्थः । विपक्षे चासत्त्वमेवेत्यत्रैवकारवशात्साधितोऽपि .... पर्मः । पुनरिप साध्यते । यदुक्तं त एव विधयः सुसंगृहीता भवन्ति येषां रूक्षणं प्रपन्न.......त्वं साध्यप्रयत्नानन्तरीयकत्ववशात् तदा विशिष्टशब्दं पक्षिकृत्य प्रयत्नानन्तरीयकत्वसाधनमुपन्य.... ......... इाब्देनात्र परिग्रहे प्रयत्नानःतरीयकत्वमन्यापकासिद्धं स्यात् । न हि प्रयत्नानन्तरं सर्व-शब्दानां जन्मास्ति घटवेण्वादौ वातादि शब्दप्रादुर्भावात् । अयं च हेतुः किमिति । अयं हेतुः स्वभावकार्यादिः । किंरूपः स हेतुर्भवति । तत्राह पक्षधर्म एवेति । न तु पक्षस्यैव धर्म इति । इत्यं ह्यवधारणे कियमाणे सपक्षाविपक्षयोर्वृत्तेर्व्यविच्छिद्यमानतया सपक्षे सत्त्वं प्राप्यते । ततः पक्षस्येव धर्मः । स तु श्रावणत्वमेव हेतुः स्थात् । अकृतकत्वादयस्तेषां सपक्षेऽपि भावात्ततः पक्षधर्म एवेत्यवधार्यम् । कुत इत्याह । अयोगेत्यादि । अयोगोऽ-संबन्धस्तस्य व्यवच्छेदमात्रं फलं यस्य तस्य भावस्तत्त्वम् । तस्मादयमेवार्थो यत्र धर्मिणि धर्मस्य सद्भावः संदिद्यते तत्रयोगन्यवच्छेद एव न्यायप्रवृत्तो यथा चैत्रो धनुर्धर एवेति । अत्र हि चैत्रे धनुर्धरत्वं संदिद्यते किमस्ति नास्ति वा ततश्चेत्रो धनुर्धर एवेति । चैत्रस्य धनुर्धरत्वसद्भावप्रतिपादकमिदं वचन पक्षान्तरमसद्भावरूपमाशङ्कोपस्थापितं श्रोतुर्निराकरोती-त्यत्रायोगच्यवच्छेद एवेति । तर्हि पक्षधर्म एवेत्यनेन किं न्यावर्तितामित्याह । अनेन चेति । यतोऽपक्षधर्मो हेतुरसिद्ध उच्यतेऽतः पक्षधर्मो हेतुर्भवन्नपक्षधर्ममसिद्धचतुष्टयं न्यावर्तयति । असाधारणस्य चेति । ननु नित्यः शब्दः श्रावणत्वादित्ययमसाधारणो हेतुः पक्षस्य शब्दास्त्यस्य घर्मिणो धर्म एव प्रवर्तते तत्कथमस्यानेनावधारणेन व्यावृत्तिः स्यादित्यत्रोच्यते । इह हि वक्ष्यमाणस्य हेतुरूपद्वयस्य संग्रहो यथा स्यादित्येवमर्थं पक्षधर्म एवेत्यवधारणमयोगव्यव-च्छेदमात्रफलमेव गृहीतम् । ततः सपक्षवृत्तिमान्विपक्षवृत्तिमानेव च हेतुर्यदि पक्षधर्मी भवती स्ययमर्थो व्यवतिष्ठते । न चासाधारणस्य सपक्षपक्षयोः प्रवृत्तिनिवृत्ती विद्येते । पक्षधर्मत्वं मुक्त्वा । अतः शेषरूपद्रयाभावादसाधारणस्य पक्षधर्मत्वे सत्यपि पक्षस्यैव धर्म इत्यवधारणनिरासेनैव हेतुत्व-निसासी भवतीति। अन्ये विपक्षेण सह योगस्तस्य न्यवच्छेद इति विग्रहः । पार्थ एव

धनुर्घर इत्यत्र पार्थे धनुर्घरस्वं सिद्धमेवेति नायोगाराङ्का । तादृशं तु सातिरायं किमन्यत्राप्यस्ति नास्ति वेत्यन्ययोगाशङ्कायां श्रोतुर्यदा पार्थ एव घनुर्घर इत्युच्यते तदाऽन्ययोगव्यवच्छेदो भवतीति । नवानामपीति । यतोऽनैकान्तिकानामुभयगामित्वात्तेष्ववधारणार्थ एव न घटते । विरुद्धेषु च विपक्ष एव भावात्समस्तपद्मेव न घटते इति भावः । तद्वचितरेकेणेति । सपक्षमन्तरेण तद्धर्मत्वानुपपत्तिः पक्षधर्मत्वाघटनम् । अनवधृतेति । अवधारणविधेरिति दोषः । अयमर्थः । अनवधृतस्यार्थस्यावधारणं व्यवच्छेदकं स्यात् न त्ववधृतस्य । पक्षधमे ऐवेति च प्रागप्यस्मादव-धारणाद्वधारितमेवेति कथमनेन तस्य वाधा स्यात् । तृतीयमवधारणमिति । अवधारणपदं तृतीयं किमर्थम् १। यतः सपक्ष एव सत्त्वमित्युक्ते विपक्षे उसत्त्वमेवेति । गम्यत एवेति भावः । प्रयोगोपदर्शनार्थमिति । वादकालप्रयोगविधेर्ज्ञापनार्थमित्यर्थः । उक्तं चेत्यादि । कथं नु नाम स्याद्वितीयस्याक्षेपकम् । केनचित्प्रकारेण भवतु द्वितीयसूचकम् । यथा साधर्म्यणोक्ते वैधर्म्यस्या-क्षेपकं स्याद्वैधर्म्येण तु साधर्म्यस्येति । द्वितीयाक्षेपकं चैकं रूपमुक्तं तदा स्याद्यदन्वयो व्यतिरेको वा साध्येन सह तादात्म्यतर्दुत्पत्तिप्रतिबन्धवतो हेतोः प्रयुक्तः स्यात् न तु दर्शनादर्शनिनिमत्त-कस्येत्यतः प्रतिबन्धवद्धेतुप्रयोगख्यापनार्थे द्वयोरुपादानम् । प्रतिबन्धवतश्च हेतोर्न्वयन्यतिरेकयोः प्रयोगद्वयोरेक एव प्रयोक्तब्यो न द्वाविति । यत एकेनैव साध्याविनामाविनयमवता प्रयुक्तेनापरस्य गतेर्ने द्वयोर्योगो युगपत्कर्तुं युक्तः । तस्माद्द्वयोर्छक्षणवाक्ययोरुपादानम् । साध्याविनाभाविनयमवत एकस्यैव प्रयोगो यथा स्यादिति स्थितम् । अत एवाह । प्रभृतिमृत्यादि । दुःखादिपरिग्रह इति । इह हि सौगतमते दुःखसमुदयमार्गनिरोधा इति चत्वार्यार्थसत्यानि प्रतिपादितानि । तत्र च दुःखसत्यं चतुर्भिः प्रकारैर्निगदितं यथाऽनित्यतो दुःखतोऽनात्मनः शून्यत-श्चेति । तदिहानित्याः संसारिणः स्कन्धा इत्यनित्यत्वे साध्ये कृतकत्वप्रयत्नानन्तरीयकत्वे हेतू तावत्स्तः । तत्रत्यादिग्रहणाच दुःखं संसारिणः स्कन्धास्तथा निरात्माना निरवयविनः संसारिणः स्कन्धा इत्यादौ दुःखादिकेऽपि साध्ये एतौ हेत् स्त इति । एतच धर्मीत्तरिटप्पनके सूची-मात्रसंदर्शनतो गमनिकामात्रं किंचिदुक्तम् । अन्यथा वा अम्यूह्मम् । दृष्टमर्थमन्तं नयतीति । एतदेव वाक्यं व्याचष्टे प्रमाणेत्यादिना । प्रमाणेन प्रत्यक्षादिना उपलब्धं ज्ञातम् । विमितिपत्ताविति । एको धूमादिकं लिङ्गमवलोक्य प्राह विह्नित्त्रास्ति अपरस्तु मूढो विस्मृत-संत्रन्थः प्राह क्यमेतदित्येवंखपा विप्रतिपत्तिः । तस्या सत्यां महानसादिः साध्यसाधनयोर्व्यार्सि स्मारयति । यतो महानसादौ प्रत्यक्षानुपलम्भाम्यां साध्यसाघनयोरविनाभावो गृहीतः स च विस्मृतः सन् तदुपन्यासेन स्मार्थत इति । साधम्येंणेत्यादि । दृष्टान्तर्घार्मणः साध्यधर्मिणा सह साध्यसाधनसद्भावकृतं सादृश्यं साधर्म्यमुच्यते । असादृश्यं च साध्यहेतुकृतं वैधर्म्यमिति । यत्रेति । अभिषेये इति । प्रोच्यमाने घटादौ । अयं सूत्रार्थः । हेतोरस्तित्वं सद्धावः । ख्याप्यते साध्या. न्वितो हेतुः प्रदर्शते । यत्र सपक्ष एव साध्यानित्यत्वसमानार्थे घटादावेव । स घटादिः साधर्म्य-

दृष्टान्तः । यत्कृतकिमित्यादि । यत्कृतकत्वकृतं दृष्टान्तसाध्यधर्मिणोः साद्द्रयमत्र । वैधर्म्येणापीति । अपि पुनर्थे । वैधर्म्येण पुनः स दृष्टान्त इति शेषः । यत्रेत्याकाशानव्यादाँ दृष्टान्ते ।
यिनत्यमित्यादि । कृतकत्वकृतं शब्दाकाशयोः साध्यदृष्टान्तधर्मिणोरसादृश्यमिह् । तदिह्
स्थितमिद्म । साध्यान्वितस्य हेतोर्व्याप्तिसंदर्शनार्थः साधर्म्यदृष्टान्तो वक्तव्यः । प्रसिद्धव्याप्तिकस्य
हेतोः साध्याभावे हेत्वभावप्रदर्शनाय वैधर्म्यदृष्टान्त इति । एतदेव चानयोर्दृष्टान्तयोः स्वरूपं नापरं
किंचित् । अनित्यो न भवतीति । प्रसुज्योऽयं नञ् । स च निषेधमात्रकृदिति । भावाभावोऽभाव
इति । भावस्य वस्तुसत्ताया अभावो नाशो यथाऽभाववस्तुस्वरूपः सर्वसामध्यीपाख्याविरहरुक्षण
उच्यते शब्दतो न त्वभावो वस्तुभूतः कपालादिवस्तुरूपः सौगतमते कश्चिद्रस्ति । भिन्नसामग्रीवशेन कपालादिभिन्नवस्तु न उच्यते एविमहापि न वस्तुसान्नत्यमकृतकं वाऽस्ति किंतु व्यावृत्तिमात्रमेव केवलिमिति । दृष्टान्तेन प्रतिरूपो दार्ष्टान्तिकस्तिसिन्नपि ॥

एवं विभिन्नप्रकरणेप्यवयवानां स्वरूपोपदर्शनेऽप्येकत्र तत्स्वरूपपिज्ञानापेक्षया आह । एपामित्यादि । सपक्षेऽनुगमः साध्ययुक्तहेतोन्योप्तिस्तस्य वचनम् । कोऽर्थः ! । साध्यान्वितहेतु-प्रदर्शनवाक्यम् । एतान्येव पक्षादीना वचनानि । किमुच्यन्ते ! । अवयवः साधनमित्यर्थः । कियन्तः ! । त्रयः । ज्यवयवं साधनमित्यर्थः ॥

इहापीति । साधनाभासेऽपि । साधियतुमिष्ट इत्येनन साध्यत्वेनेप्सित इतीदं गृहीतम् । अपिनात्र मसिद्धो धर्मीत्यादिकमपि पक्षलक्षणं एवाह । अपिशन्दात् तदन्यलक्षणयुक्तोऽपि तैर्विरुद्ध इति । तैः कर्तृभिर्विरुद्धो यस्यासाविति यस्य साधियतुमिष्टस्य धर्मिण इत्यादि । तेन प्रत्यक्षेण परिच्छिन्नो निश्चितस्तत्परिच्छिनः । शाले: कुडवः इति शालिकुडवस्तस्य न्यायस्तद्वत् । यथा कुडवेन परिच्छिन्नः शालिरपि कुडव उच्यते । एवमिहापि प्रत्यक्षपरिच्छिन्नो धर्मे।ऽपि श्रावणत्वारुषः प्रत्यक्ष उच्यते । साध्येत्यादि। प्रत्यक्षेण प्रसिद्धो धर्मः श्रावणत्वारूयः प्रत्यक्षप्रसिद्धधर्मस्तेन विरुद्धः प्रत्यक्षविरुद्धः । तत्रेति । तेषु प्रत्यक्षविरुद्धादिषु मध्ये श्रावण इति । श्रवणेन ग्राह्यः श्रावणो न श्रावणोऽश्रावणः श्रोत्रविज्ञानाप्र-तिभासी । अयिमिति श्रोत्र। प्राह्मत्वलक्षणो धर्मः शब्दस्य तंत्रैव धर्मिणि शब्दास्ये श्रावणत्वेन श्रावणविज्ञानप्रातिभासित्वेन विरुध्यते। श्रोत्रोन्द्रियविज्ञानेन राव्दस्य गृह्यमाणत्वादिति। आहेत्यादि। श्रावणत्वमित्ययंमावप्रत्ययवान्निर्देशः । भावश्च सत्ता । सा च सामान्यम् । तच प्रत्यक्षेण गृह्यते किल । प्रत्यक्षस्य हि स्वलक्षणमेव विषयोऽनुमानस्य च सामान्यमिति प्रेर्यार्थः । आचार्यस्त् मन्यते नात्र भावप्रत्ययः सत्तार्थभावमाश्रित्योत्पन्नः किंतु स्वभावार्थे । अत एवाह भावप्रत्ययेन तत्स्वरूपेत्यादि । तस्य श्रवणग्राह्यस्य शब्दस्य स्वरूपमात्रं स्वभावमात्रं तस्या-भिघानात्प्रतिपादनात् । श्रावणत्वस्य यत्सामान्यव्यक्षणत्वं प्रत्ययवशेनोद्धावितं तस्यानुपपत्तेरिति । आगमेत्यादि । आगम इह वैशेषिकमतन्यवस्थाकारीणि शास्त्राण्युच्यन्ते । तत्र यः किल वेदः सामा-

दिकोऽपैारुषेयतया नित्यः कैश्चिद्म्युपगम्यते तस्यापि पौरुषेयत्वेनैवानित्यस्य सतः प्रामाण्यं व्यव-स्थाप्यते । अतस्तद्वाह्यस्येतरस्य शब्दस्य मुतरामनित्यत्वमित्यायातम् । तदेवोक्तेन द्रढयन्नाह् । वुद्धिमत्पूर्वेति । वुद्धिमान्पूर्वे कारणं यस्याः सा तथा । इह समासे मतुरुक्तार्थः । वुद्धिमत्कर्तृ-प्रणीतो वेदे। ऽपीति तात्पर्यम् । तद्भचनाहुद्धिमद्भचनादाम्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । तत्त्वपौरुषेयत्वेन नित्यस्य सतो विशिष्टपद्वाक्य रचनात्मकत्वात्तस्य । अत्र प्रयोगः। यत्पद्वाक्यरचनात्मकं तत्पौरुषेयं दृष्टम् । यथा मीमांसाभाष्यादि । तथाभूतं च वेदवाक्यम् । इति स्वभावहेतुः । तत्रैवेति कपालाख्ये । हेतुदृष्टान्तयोरुपादानं हेतुदृष्टान्तोपादानम् । मातृत्वेनेति । मातृधर्मेण । कीट्याः पुनरत्र स्ववचनविरोध इत्याह विरोधश्चेति । तद्विपरीतेति । अप्रसवधार्मणीत्यर्थः । साध्यधमेळक्षणमिति विनाशि 'स्वरूपम । यत उक्तमित्यादि । सांख्यमते हि पञ्चविंशाति-स्तत्त्वानि भवन्ति । यथा सत्त्वरनस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः तत्र सत्त्वं सुखं रनश्च दुःखं तमश्च मोह इति । प्रकृतेश्च महान् वुद्धिरुत्पद्यते । सा च गवादौ पुरोदृश्यमाने गौरवायं नाश्वः स्थाणुरेवायं न पुरुष इति या निश्चयाध्यवसायरूपा । बुद्धेश्चाहंकार उत्पद्यते । स चाहं सुभगोऽहं दर्शनीय इत्याद्यमिमानरूपः । अहंकाराच षोडराको गण उत्पद्यते । यथा पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि श्रोत्रत्वक्-चक्षुर्जिह्वाघ्राणलक्षणानि । स्वं स्वं विषयं बुध्यन्त इति कृत्वा । तथा हि श्रोत्रं शब्दविषयं बुध्यते त्वक् स्पर्शं चक्षु रूपं निह्वा रसं घ्राणं गन्धिमिति । पञ्च कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपस्यसंज्ञानि । वाक्चेह उच्यते अनयेति वाक् । उरःकण्ठादिस्थानाष्टतयी । तदुक्तम् । वाम्वचनमुच्चारयित हस्तौ कर्म कुरुत इत्यादि । अपरं च संकल्पवृत्ति । तद्यया कश्चिद्वटुः शृणोति ग्रामान्तरे भोजनमस्तीति। तत्र तस्य संकल्पः स्याद्यास्यामीति । तत्र चाहं श्रामे किं गुडद्धिरूपं भोजनं प्राप्स्ये उत चिह्धि किंवा किमपि नेत्येवं रूपं मन इति । तथाऽहंकारात्पञ्चतन्मात्राणि चोत्पद्यन्ते । यथा गन्धतन्मात्रं सुरम्यादिगन्धविरोषः रसनतन्मात्रं तिक्तादिरसविरोषः रूपतन्मात्रं शुक्ककृष्णादि-रूपविशेषः स्पर्शतन्मात्रं मृदुकठिनादिस्परीविशेषः शब्दतन्मात्रं शब्दविशेष इति पोडशको गणः । तम्मात्रेम्यश्च यथाक्रमं पञ्च भूतानि । पृथ्विन्यप्तेजोवाय्वाकाशसंज्ञान्युत्पद्यन्ते । पञ्चविंशति-तमः पुरुषः । तल्लक्षणं च चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपमिति । इति पञ्चविंशाति तत्वानि । तथा चोक्तम् । " प्रकृतेर्महास्ततोऽहंकारस्तस्माद्गणश्च षोडशकः । तस्माद्गि पोडशकात्पञ्चम्यः पञ्च भूतानीति"। तत्र महदादयः प्रकृतेर्विकारास्ते च प्रकृतेर्भ्रेश्यन्ति । प्रकृतिस्तु नित्या-ऽम्युपगम्यते । ततो न कदाचिद्पि सा स्वरूपाद्धश्यित । तथा च महदादिकस्य प्रकृतिश्च सांस्यैः स्वरूपमिद्मुक्तम् । यथा " हेतुमद्िनत्यमच्यापि सिक्रियमनेन क्रमाश्रितं हिद्धम् । सावयव-परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमव्यक्तमिति "। तत्र हेतुमत् कारणवत् । अनित्यमिति उत्पत्तिधर्मक-त्वाद्वुद्धचादे. । अन्यापीति प्रतिनियतं न सर्वगम् । सिक्रयमिति सह क्रियाभिरघ्यवसा-यादिभिर्वर्तत इति सिक्यं सन्यापारं सचरणिकयावदिति यावत् । अनेकमिति त्रयोविंशति-

भेदात्मकम् । आश्रितमित्यात्मोपकारकत्वेन प्रधानमवलम्बय स्थितम् । लिङ्गमिति यद्यस्मादुत्पन्नं तत्तिसिन्नेव लयं गच्छिति । तत्र भूतानि तन्मात्रेषु लीयन्ते । तन्मात्राणीन्द्रियाणि चाहंकारे । स च बुद्धौ । सा चान्यक्ते । तचानुत्पाद्यत्वान्न काचित्प्रलीयते । सावयवत्विमिति शब्दस्परीरूप-रसगन्धात्मकैरवयवर्युक्तत्वात् । परतन्त्रमिति कारणायक्तत्वात् । इत्येवंरूपं व्यक्तं महदादिकम् । अन्यक्तं तु प्रकृत्याख्यमेतद्विपरीतमिति । तत्र विपरीतता सुयोज्यैव । तत्र च प्रधानं दिवि भुव्यन्त-रिक्षे च सर्वत्र व्यापितया वर्तत इति व्यापित्वं तस्य । तथाऽव्यक्तस्य व्यापकत्वेन संचरणरू-पायाः कियाया अभावानिष्कियत्वं च द्रष्टव्यम् । इति दिङ्मात्रमिदं दर्शितम् । विशेषव्याख्यानं तु सांख्यशास्त्रादेव सांख्यसप्तत्यादेरवसेयम् । तदेतत्प्रधानोपयोगि यद्यस्मादुत्पन्नं तत्तसिन्नेव छयं गच्छतीत्ययमेव व्यक्तो अंशो नापरः कश्चित्रिरन्वयरूपोऽत आह । तदेतदित्यादि। इह त्रैलोक्य-शब्देन महदादिकमेवोच्यते । स्वर्गमर्त्यपाताल्लक्षणस्यापि च त्रेलोक्यस्य महदादिन्यतिरिक्त-स्याभावात् । नित्यत्वप्रतिषेधादिति । आकाशादीनाश्रित्य नैयायिकादिभिरुक्तस्याप्र-च्यतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावं नित्यमित्यस्य निषेधात् । तथाऽपेतमप्यस्ति विनाशप्रतिषेधादिति । आविर्भावतिरोभावमात्रस्यैवाङ्गीकरणेन बौद्धाभ्युपगतस्य निरन्वयविनाशस्य निराकरणादित्यर्थः । ततोऽत्र विनाशित्वं निरन्वयरूपं सांख्यस्य न साध्यमिति पक्षामासत्वम् । कश्चिदाह न्नु बौद्धमते पक्षवचनमेव नोचार्यते तत्कथमयं बौद्धस्य पक्षामासः !। सत्यमेतद्-वालन्युत्पत्त्यर्थमुदाहरणदर्शनतः शास्त्र एवेदमम्युपगम्यते न वादे । अनुपयोगात् । न खलु वाद्काले शिष्या व्युत्पाद्यन्ते । व्युत्पन्नप्रज्ञानामेव वादेऽधिकारात् । ततो वादे हेतुपुरःसर एव प्रयोगः कार्यः । आहेत्यादि । विप्रतिपत्तौ विवादे इष्टार्थप्रसाधनार्थम् । विप्रतिपत्तिरेव चेति । नित्यानित्यादिवस्तुधर्मविषया चैतद्दोषकर्त्री पक्षाभासदोषकर्त्री इति । कुतोऽनुमानं न कुत्रापि कर्तुं युक्तमित्यर्थः । तद्दोपकर्तृपक्षाभासदोषकारि । युक्तिविरुद्धत्वादिति । युक्त्या निराक्तत्वात्पक्षा-भासत्वस्य । तथा हीत्यादिनैवमेवार्थं भावयति । दृष्टान्तसाधने कृते इति । दृष्टान्तस्य घटादेर-नित्यसिद्धै। कृतायामित्यर्थः । दृष्टान्ते सिद्धिश्च प्रकृते सत्कार्यवादिनिराकरणतो विधेया । तथाहि । शक्ताना कारणाना कार्योत्पत्तौ व्यापाराच्छक्तिरूपतया कार्यावस्थानमिति सांख्याः। तदसंगतम् । कार्यकारणस्य पूर्वमनुपलम्भात् । अथानभिन्यक्तेरनुपलम्भ इति चेत् सद्भावे कि प्रमाणं १ । उत्पत्तिरिति चेत् न । विद्यमानस्योत्पत्तेरयोगात् । प्रागेव तस्य विद्यमानत्वात् । अथाविद्यमानस्यो-त्यत्तौ खरविपाणादीनामप्युत्पत्तिः स्यादिति चेत् न । कारणाभावात् । येषां हि कारणमस्ति जनकं तेषामेवोत्पत्तिः न च खरविषाणादेर्जनकमस्ति कायांभावेनैव कारणाभावप्रतितेः । एवं तन्तुषु घटादेरनुत्पत्तिर्वाच्या । मृत्यिण्हे च पटादेरिति । प्रतिनियतसामग्न्याः प्रतिनियतकार्यजनकत्वात् । तन्तूपलक्षिता हि सामग्री पटस्यैव जनिकोपलब्धान्या त्वन्यस्ये-त्युपादानेषु प्रतिनियतकार्योपरुम्म एव कार्य नियमयति । न तु कारणे सच्वात्तन्नियमः ।

किं च यदुत्पचते तदुत्पत्तेः पूर्वमसदेवोत्पचत इति व्याधिरिष्यते न पुनर्यदसत्तदुत्पचत एवेति। तस्माद्विद्यमानस्योत्पत्तिर्व्याहता । विद्यमानत्वादेव । मृद्दण्डचकादिकारणं व्यापारवैयर्थ्यं च । अथा-भिन्यक्त्यर्थं न्यापारः कारणामिति चेत्तर्हि साऽभिन्यक्तिः सती कियते असती वा । सत्पक्षे विद्यमान-त्वादेव कारकवैयर्थ्यम् । अथाभिन्यक्तिरविद्यमानैः क्रियते । तर्हि सदुत्पद्यत इति व्याहतम् । अभिन्यक्तेः स्वरूपोपलम्भस्याविद्यमानस्यैवोत्पत्तेः । न चावरणन्यपगमोऽभिन्यक्तिः । नित्याया अभिव्यक्तेरावरणस्याकिंचित्करत्वात् । किंचित्करत्वे वाऽनित्यत्वप्रसङ्गः । यश्चाङ्करो नायते घटं कुर्विति न्यपदेशोऽसिद्धस्यापि सिद्धतया स भाविनि भूतवदुपचार इति न्यायादौ-पचारिक इति । तस्माद्विद्यमानस्योत्पत्त्यर्थासंभवात् घटशब्दादिरसन्नेवौत्पद्यते यश्चोत्पद्यते स कृतकः । कृतकत्वाचान्यत्वीसद्धिः । एवं च विनाशी शब्दः कृतकत्वाद्धटविति सांस्वं प्रति बौद्धस्य वदतो न पक्षाभासतेति । दृष्टान्तमसाध्य च प्रयोगे क्रियमाणे स्यादेव । पुनः साधना-पेक्षत्वात्। तथा हि यदेव साधनमुपन्यस्यते वादिना तत्सर्वं स्यात्सिद्धमित्यपरापरसाधनोपन्यासेनाऽ-नवस्थैव स्यात् । किंचाप्रसिद्धविशेषणाऽप्रसिद्धविशेष्यनामानौ तत्त्वतः पक्षाभासाविप न स्तः । तथा ह्येतौ किं वाद्यपेक्षया पक्षाभासौ स्तः प्रतिपाद्यापेक्षया वा । तत्राद्यपक्षे प्रत्यक्षादिप्रमाणैः प्रतिपादकस्य विशेषणं ब्रुवतो न पक्षाभासता।प्रमाणप्रतिपन्नं वदतः पक्षाभासत्वायागात्। प्रतिपाद्यापेक्षया नैतदृषणम् । अप्रतिपन्नस्य प्रतिपाद्यत्वात् । निरात्मान इति निरवयविनः । न धर्माणामनुगतः कश्चिद्वयवीद्यत्वा समस्तीत्यर्थः । तद्गाहकप्रमाणाभावात् । तथाहि गुणावयवन्यतिरिक्तमवयन्यतिरिक्तमवयवि द्रन्यं नोपलभ्यते । नहि शुक्तादिगुणेभ्यस्तन्त्वाद्यवयवेभ्यश्रार्थान्तरभूतं पटादिद्रव्यं चक्षुरादिज्ञाने प्रतिभासते । दृश्यश्चावयव्यम्युपगतः । एवं च यदुपलिब्बिटक्षणप्राप्तं सन्नोपलम्यते तदसदिति व्यवहर्तन्यं । यथ कचितप्रदेशे घटः । नोपलम्यते चावयन्यतिरिक्तोऽवयवी तत्रैव देशे इति स्वभावानुपलन्धिः । न च वाच्यमवयव्यभावे परमाण्नामतीन्द्रियत्वात्प्रतिभासो न स्यादिति । यतौ विशिष्टावस्थां शासानामण्नामिन्द्रिययाद्यत्वादतीन्द्रियत्वमीसद्धीमति तथाहि परस्पराविनिर्भागवर्तितया ł सहकारितावशादुत्पन्नाः परमाणवोऽध्यक्षतामुपयान्त्येवेति । न हि सर्वदैवोन्द्रियातिकान्तस्वरूपाः परमाणवः क्षणिकवादिभिरम्युपगम्यन्ते । न त्वयन्यभावे बहुषु परमाणुप्वक्षन्यापारेणैकः पट इति क्यं प्रत्ययः ? । नैवम् । अनेकस्क्ष्यतरपदार्थसंवेदनत एवैक इति विश्रमोत्पत्तेः । प्रदीपादौ नैरन्तर्थीः त्पन्नसदृशापरापर्ज्वालादिपदार्थसंवेदनेऽप्येकत्वविश्रमवत् । ननु भेदेनानुपल्क्ष्यमाणाः परमाणवः कथमध्यक्षाः ! । नैवम् । विवेकेनानवधार्यमाणस्यानध्यक्षत्वे प्रदीपादौ पूर्वापरिविभागेनानुपछक्ष्यमाणेऽ-निच्यक्षताप्रसक्तेरवयवानां विभागानुपल्व्स्यत्वेऽवयन्यपि कथम् तथा प्रत्यक्षत्वेनेष्टः र । किंच । यदि . बाह्यार्थनिभीसेनाणवः प्रतिमासन्ते तदाऽवयव्यम्युपगमेऽपि पद्मविविषयः स्यूलरूपतया प्रतिभासमान एकोऽनेको वा । एकोप्यवयवैरार्क्वोऽनार्क्वो वा । तत्र न तावद्यमुभयरूपोऽप्येको युक्तः । स्यूलस्यैकस्वभावविरोघात् । तथाहि यदि स्यूलमेकं स्यात्तदेकदेशरागे सर्वस्य रागः प्रसज्येत

एकदेशावरणे सर्वस्यावरणं भवेत् । अनेकत्वे चाम्युपगमविरोधः । बहुष्वप्यवयवेष्वेकस्यै-वावयविनो वृत्तेर्भवद्भिरम्युपगमात् । न च स्थूलसूक्ष्मादिन्यपदशोऽवयन्यसत्त्वेऽनुपपन्न इति वाच्यम् । अवयवा एव तथा उत्पद्यमानाः अल्पबहुतराः स्यूलसूक्ष्मादिन्यपदेशं लभन्ते । इत्यलं प्रपन्नेन । अथ किं वहूनि कारणानि विद्यन्ते येन समवायिकारणमित्यनेन विशेष्यने आत्मेत्याह वैशेषिकस्य हीति । समवायिकारणादिति । समेकीमावे वाऽपृथक्त्वे । अय गतौ । ततश्चैकीभावेनापृथगगमनं समवायः संश्लेषः स एषामस्तीति ते समवायिनस्तन्त्वाद्यर्था यस्मात्तेषु पटादिकं समवैतीति । ते च ते कारणं च तस्मात्। तथा हीत्यादि। वैशेषिकमते तन्त्वादयः समवायिकारणाख्यमाधार-भूतं कारणं वर्तन्ते पटादेराघेयभूतकार्यस्य । वौद्धानां तु तन्त्वादयः उपादानकारणं भण्यन्ते । जैनानां परिणामकारणमिति प्रस्तावादिद्मुक्तम् । तथा तानवितानीभावे सति यस्तन्तुसंयोगः सोऽसमवायिकारणम् । संयोगसंयोगिनोर्भिन्नत्वाभ्युपगमात् समवायेन चैकीकरणात् । तुरीति। आदि-शब्दात्कुविन्दादेप्रहणम् । प्रकृते कारणत्रययोजनामाह । इत्थिमत्मादि । आत्मा सुखादीनामाघेयमूता-नामात्मगुणानां समवायिकारणाख्यमाधारभूतं कारणम् । यतस्ते सुखादय आत्मनि समवेता उत्प-द्यन्ते । आत्ममनसोः संयोगोऽसमवायिकारणं सुखादीनामुत्पत्तौ । आत्ममनःसंयोग इति समसनीयम् । आत्मिन सुखादीनामुत्पत्तौ स्नक्चन्द्नादयो निमित्तकारणं भवन्तीति । सामग्र्या एवेति । यथा वैशेषिकस्य कारणत्रयात्कार्यस्योत्पत्तिरिष्यते एवं न बौद्धस्य मते । किं तु विज्ञान-संततौ सुखादयः स्वक्चन्दनादिसामग्रीवशादुत्पद्यन्ते । इत्येतदेवाम्युपगम्यते इति भावः । प्रसि-ध्यति स्म प्रसिद्धोऽकर्मकः कर्तरि क्तः। यस्मिन्निति पक्षाभासे। अथ कथमेषां पक्षा-भासत्वम ? । किमेकेन स्वरूपेणोतस्विद्धिन्नेनेत्याह । एषामित्यादि । स्वं चेत्यादि । धर्मस्य श्रावणत्वादेः स्वरूपं श्रवणग्राह्यत्वादिकं धर्मस्वरूपम् । आत्मनोऽनतिक्रमेण यथाऽत्मा तस्य-भावो यायात्म्यमवैपरीत्यम् । धर्मस्य यायात्म्यमिति विग्रहः । निराक्रियतेऽनेनेति । अश्रावणत्वा-दिना । श्रावणत्वादिकं प्रसिद्धम् । यद्वा निराकरोत्यश्रावणत्वादिकं कित्रीति निराकरणम् । प्रतिषेधतीति प्रतिषेधमं निषेधकमित्यर्थः । धर्मयाथात्म्यप्रतिषेधद्वारेणेति । अश्रावणत्वादेः पक्षाभासत्वमिति द्रोषः । अय किमेभिः प्रसिद्धं निराक्रियते येन पक्षाभासत्वमित्याह । प्रतिषिध्यते चेति । धर्म-यायात्म्यं श्रावणत्वादिकम् । परं न तच्छक्यते निराकर्तुं प्रत्यक्षादिप्रसिद्धधर्मयाथात्म्येनैव तस्या श्रावणत्वादेनीध्यमानत्वात् । तत्रेति । एवं सति प्रतिपाद्यतेऽवत्रोध्यते परोनेन वचनेन कृत्वेति प्रतिपादनं वचनमुच्यते । प्रत्याय्यते परोऽनेनेति प्रत्यायनम् । परस्य प्रत्यायनमिति समासः । अथ किं दृष्टान्तादावप्युपन्यस्ते प्रतिपादनेषु त्रिषु न संभवति येन पक्षाभासत्विमत्याह । न चेति । वादिप्रतिवादिनेारुभयोरीप श्रावणः शब्द इत्यत्रार्थे विप्रतिपत्तेश्च साधनवैफल्यम् । अथ किमत्र तात्पर्ये स्थितमित्याह । ततश्चेत्यादि ॥

हेतुवदाभासन्त इति । हेतुस्थानप्रयुक्तत्वात्साध्यासाधनाचेत्यर्थः । संदिग्धः संशायित

उच्यते । तत्रेति पूर्ववदिति । तत्र तेष्वासिद्धादिषु चतुर्षु मध्ये उभयासिद्धत्वगुणेनाद्यो निर्घार्यते । कृतकत्वादित्यादि । मीमांसकं भट्टम् । कापिछं वेति सांख्यम् । तथाही-त्यादि । अयमर्थौ यथा घटादयः प्रदीपेन तमिस स्थिताः सन्त एवाभिन्यज्यन्ते एवं शब्दोऽपि नित्यतया ताल्वादिभिः सन्नेनंभिन्यज्यते न त्वसन्नुत्पद्यते । न चासिद्धं शब्दनित्यत्वमिति वाच्यम् । प्रत्यभिज्ञानादेरुपलम्भात् । यमहमश्रीषं गोशब्दं तमेव तर्हि शृणोमीति श्रोत्रं विज्ञानमुपनायमानं दृष्टम् । न चेद्मन्यताग्रहणाद्प्रमाणम् । अन्यताग्राहकप्रमाणा-नुपलब्धेः । तथाऽधीपत्त्या च शब्दस्य नित्यत्वं ज्ञायते । अनित्यत्वे हि संकेतकालानुमृतशब्द-विलयोत्तरकालं शब्दान्तरोपलम्भादसंकेतितादर्थप्रतिपत्तिर्न स्यात् । सा चोपलम्यते । इति तदन्य-थाऽनुपपत्त्या शब्दस्य नित्यत्वं ज्ञायते । सांख्यमते तु सर्वमिप वस्तु नासदुत्पद्यते नापि सिद्वन-इयति । किंत्वाविभीवातिरोभावमात्रमुत्पत्तिविनाद्यामम्युपगम्यते । ततः सदेव कार्य कारणात्मन्य-भिव्यज्यते । प्रमाणयन्ति च । यद्सत्तन्न केनचित्कर्तुं शक्यम् यथा गगनाम्भोरुहम् । असत्त कारणावस्थायां कार्यमिति न्यापकविरुद्धोपलन्धिः । तथाहि यदि कार्यं केनापि स्वरूपेण कार-णात्मीन न स्यात्तदा क्षीरादविष सर्वथा दृष्यादेरसत्त्वान्न तस्मादिष तस्योत्पत्तिः स्यात् । वस्मा-द्विज्ञायवे अस्त केनापि रूपेण कार्य कारणात्मनि । ततः स्वस्वसामीवरोन कार्यमस्फुटं सत्स्फुटी-भवति । एवं च प्रकृते राव्दोऽपि सन्नेव ताल्वादिभिरभिव्यज्यत इति । ततश्च नित्यराब्दवादिनं प्रति कृतकत्वमसिद्धो हेतुः । न त्वपक्षधर्मे हेतुरसिद्धः स्यात् । अत्र च कृतकत्वं शब्दधर्मस्त-त्कथमीसद्भतादोषः स्यात्? । उच्यते । मीमांसककापिलयोः कृतकत्वमपूर्वीत्पादलक्षणं बौद्धाभिमतं शब्दे न सिद्धम् । किंत्विभव्यक्तिरेव सिघ्येत् । पक्षधर्मौऽस्त्येवेति । केवळं मीमांसकस्य प्रत्यिभज्ञाना-दिकमुपलभमानस्य शब्दे कृतकर्त्वं तावदासिद्धं यावत्परपक्षन्युदासद्वारेण प्रमाणतो न न्यवस्था-प्यते । अत एवान्यतरासिद्धो वस्तुवृत्त्या हेतुरेव केवर्ल पक्षधमतया परेण प्रतिपन्नत्वादसिद्धबुद्धि जनयति । प्रतिपादिते प्रमाणतः पक्षधर्मत्वे ततः साध्यसिद्धर्भावाद्धेतुरैवेति । अत एव न्यायशास्त्रे उक्तम् यया—यदा वादी सम्यग्वेतुत्वं प्रतिपद्यमानोऽपि पक्षधर्मत्वादितत्समर्थनन्यायविस्मरणादि-निमित्तेन प्रतिवादिनं प्राक्षिकान्वा बोधियतुं न शक्नोति तदाऽन्यतरासिद्धत्विमिति । अन्यतरा-सिद्धो हेत्वाभास एव नास्तीत्येके। तथाहि। परेणासिद्ध इत्युद्धाविते यदि वादी तत्साधकं प्रमाणं न दर्शयति ततः प्रमाणाभावादुभयोरासिद्धः । अथ प्रमाणं दर्शयति ततः प्रमाणस्यापक्षपातित्वा-दुभयोः सिद्धः । अन्यया साध्यमप्यन्यतरासिद्धं न कदाचित्सिध्यतीति व्यर्थः प्रमाणोपन्यासः स्यात् । अय यावत्परं प्रति प्रमाणेन न प्रसिध्यते तावत्तं प्रत्यसिद्ध इति चेत् गौणं तद्यसिद्ध-त्वम् । यथा रत्नादिपदार्थस्तस्वतोऽप्रतीयमानस्तावन्तं काछं रत्नाभासः । न मुख्य इति । नछादेः सकाशात्प्रभवो यस्य स जलादिपभवः । रेणुवर्तिर्धृलिरेवोच्यते । आदिशब्दाद्भूममहिकादे-र्प्रहणम् । स्वयमेव घूमविषयं संदेहमापद्यते मृतसंघातः । अनिपुणेन च प्रमात्रा प्रयुज्यते

इत्यापाद्यमानः भूतानां संघात इति विग्रहः । अग्निसिद्धौ । अग्निसिद्धचर्यम् । नन्वेमपि यत्रास्ति धूमस्तत्रास्य कथं न गमकत्वमित्याह । निश्चितो हीत्यादि । धूमत्वेनेति बाह्निजन्यत्वरुक्षणधूमस्वरूपेण । यदा सत्यधूमोऽपि वाष्पादित्वेन संदिग्धो भवति तदा गमकः त्वरूपानिश्चयात्सदिग्धासिद्ध इत्यर्थः। प्रयोगस्त्वेवम्। अग्निमानयं प्रदेशो धूमवत्वान्महानसवदिति। अपक्षधर्मता तु म्पष्टैव गम्यते । यतो नात्र धूमवत्त्वलक्षणो हेतुस्तत्प्रदेशंधर्मत्वेन वर्तते किंतु सूक्ष्मक्षित्यादिसमूह एव । स च न सत्यधूमशब्दवाच्य इति । गुणाश्चास्य पिडिति । तत्र संख्यागुणो यथैकमाकाशामिति । घटाकाशं पटाकाशमित्याद्यश्च भेदाः कल्पिता एवेति । परिमाणं महत्त्वं यथा महदाकाशामिति । पृथवत्वं नाम पृथिन्यादीनां द्रन्याणां विभिन्नद्रन्यमा-कारामिति विभिन्नताहेतुः । विवक्षितप्रदेशस्थितेन घटादिना सहाकाशस्य संबन्धः संयोगः। विवक्षितस्थानाद्धटादावुत्सारिते घटादिना सह घटाद्यवष्टव्यस्याकाशस्य विश्लेषो विभागः । तथा शब्दस्यासाधारणकारणेनाकाशाख्येन जन्यत्वाच्छब्दोऽम्बरगुणः। वैशेषिकस्य हि कारण-त्रयात्कार्यस्योत्पत्तिरिष्यते । तत्राकाशं शब्दस्य समवायिकारणम् । ताल्वादयस्तु निमित्तकारणमिति । धर्मिणोऽसिद्धत्वमपि कथं सिद्धमिति चेदाह । तथा चेत्यादि । पञ्च वस्तूनि परेषां यानि तानि संज्ञामात्रादिशब्दव्यपदेश्यानीत्यर्थः । तत्र संज्ञैन संज्ञामात्रं नाममात्रमित्यर्थः । न तु नस्तुसद-स्तीति । प्रतिज्ञामात्रं वचनमात्रम् । यथाऽस्त्यात्मादीति । परं विचारं न क्षमते । संवृतिमात्रं कल्पनामात्रम् । लोके संव्यवहारिनिमत्तं यित्रयते तत्संव्यवहारमात्रम् । अद्भेति कालस्याख्या । प्रतिसंख्यानिरोधः । सहेतुको विनाशः । पुद्गलश्चात्मोच्यते । अयं भावार्थः । इहार्थिकियासमर्थं यत्तदेव वस्त्वम्युपगम्यते वाँद्धैः । अतीतकालस्य च विनष्टत्वा-द्भविष्यतश्चानुत्पन्नत्वात्तयोरर्थिकियासामर्थ्यविरहः । किंतु वर्तमानक्षण इति स एवाम्युपगम्यते तत्त्वतः । तथा चोक्तम् " अर्थिकियाऽसमर्थस्य विचारैः किं तदर्थिनाम् । षण्डस्य रूपवैरूप्यं कामिन्या किं परीक्ष्यते ॥ "इति । तथा सहेतुकोऽपि विना विचार्यमाणो न घटते । तथा ह्यसी मुद्गराठीना कियमाणो विनाश्याद्धटादेभिन्नो वाकियेताऽभिन्नो वा १ । यद्यभिन्नस्तदा विनाशस्य तद्न्यतिरेकाद्विनाश्यमेव कृतं स्यात् । तच स्वकारणकलापादेव सिद्धं किं तत्र विनाशहेतुना ? । तस्यैव च करणे सुतरां तस्य विनाशो न स्यात् । अथ मिन्नस्तदा संबन्धाभावा-त्कम्यासौ स्यात् ? । तथा सति घटवदिवशेषणिवशिष्टस्याप्यसौ स्यात् । तथा मिन्नस्य तम्य करणे न किंनिद्विनाश्यस्योपकृतं भवेत् । तथा सत्यविचित्रते रूप एवासौ भावो भवेत् । अथ तत्संबन्ध. क्रियते । कोऽयं संबन्ध १ इति वाच्यम् । तत्र न तावत्तादात्म्यस्थाः। च्यतिरेकिणा सार्वे तादात्म्यायोगात् । नापि तदुत्पत्तिः । विनाशस्य विनाश्यादुत्पत्तेरयोगात् । अप-रश्च संबन्ध एव नेप्यते । किंचासाविवनश्वरस्वभावानां भावानां भवेद्विनश्वरस्वभावानां वा ? । यद्याद्यः कल्पस्तदा तेषा पुरन्दरशतैरप्यन्यथाकर्तुमशक्यत्वार्तिक पुनर्रुगुडादिमात्रेण तेषामन्यथा-

भावः स्यात् । अथ द्वितीयः कल्पस्तदप्यचारु । स्वयं क्षणनश्चरात्मकस्य स्वहेतुम्य एवोत्पत्तेः किं नाराहेतुना कृत्यम् ?। तथाहि यो यत्स्वभावः स स्वहेतोरेवात्पद्यमानस्तादृशो भवति न पुनः सद्भावे हेत्वन्तरमपेक्षते । यथा प्रदीपः । तथाहि । प्रदीपः स्वयं प्रकाशस्वभावत्वात्र स्वप्रकाशे-**५** प्रदीपान्तरमेपेक्षते तद्वत्क्षणधर्मा चेद्धावो न किंचिन्नाशहेतुना । अतो न लगुडादिना घटादेविनाराः क्रियते किंतु भिन्नमेव वस्तु स्वसामग्रीवरोनोत्पद्यते कपालादिकमिति । तथा आकारामप्यालोकतमसी एवेति सौगताः । नेतरदवकारादानादिस्वरूपं तत्राग्तरप्रसिद्धम् । तद्रा-हकप्रमाणाभावात् । तथाहि । न प्रत्यक्षेण गृह्यते आकाशं नाप्यनुमानेन । आकाशाविना-भूतस्य लिङ्गस्यादर्शनादनुमानाप्रवृत्तेस्तदितिरिक्तस्य प्रमाणस्य चाभावादिति । पुद्गलस्त्वात्म-संज्ञकश्चित्तचैत्तसंतानरूप एव न तु तद्वचितिरिक्तो नित्यत्वधमीत्मकः कश्चिदस्ति । प्रदर्शित-न्यायेन तत्प्रतिपादकप्रमाणाभावादिति मन्यन्ते । प्रकृते चाकाशेनैव प्रयोजनमत आश्रया-सिद्धोऽयं हेतुरिति । प्रतिज्ञार्थस्यैकदेशः सन्न इति विग्रहः । प्रतिज्ञार्थस्या-सिद्धत्वाद्धेतुरि तदेकदेशः सन्नसिद्ध इत्यर्थः । अन्यापकासिद्ध इति । इह पक्षे धर्मो यो . न भवति स एवोच्यते असिद्धः । ततोऽसिद्धस्यैवेह विचार्यमाणत्वात्पक्ष इत्यध्याहृत्य सम-सनीयम् । यथा पक्षस्य धर्मिरूपस्यान्यापकः सन्नसिद्धोऽन्यापकासिद्ध इति । इह पक्षीकृतेषु तरुषु पत्रसंकोचलक्षणः स्वाप एकदेशे न सिद्धः। न हि सर्वे वृक्षा रात्री पत्रसंकोचभाजो न्यग्रीधा-दावदर्शनात्तस्य किंतु कचिदेवेति । आचार्य आहेति । उत्तरदाता सूरिर्वृत इत्यर्थः । उभया-सिद्ध इति । हेतानिति शेषः । तथाहि प्रतिज्ञार्थेकदेशस्य तथा पक्षाख्यधर्मिणोऽन्यापकस्य च हेतुत्वं न वादिन. सिद्धं नापि प्रतिवादिन इत्युपपद्यते उभयासिद्धेऽनयोरन्तर्भाव इति । शेषद्वयस्योति । द्वाववयवौ यस्य द्वितयसमुदायस्तद् द्वयम् । शेषं च तद् द्वयं च तस्य । अत्रैवेति। भेदद्वयेऽसिद्धभेदौ द्वावेव वर्तेते । कौ द्वावित्याह । द्वयोरन्यतरस्य चेति । द्वयोरसिद्ध उभयोरसिद्ध इत्यर्थः । अन्यतरस्य चासिद्ध इत्येवंरूपो । अन्ये त्वसिद्धभेदावुभयासिद्धान्यतरासि-द्धाख्यौ द्वावेव वर्तेते नेतरः कुतः द्वयोरन्यतरस्य वेति तत्र द्वयोः संदिग्धासिद्धाश्रयासि-द्धयोरन्यतरस्येकस्य कस्यचिदुमयासिद्धस्यान्यतरासिद्धस्य वा तन्मध्येऽन्तर्भावादित्यध्याहृत्य व्याचक्षते । नेत्यादि । धर्मिणोऽसिद्धिश्राश्रयासिद्धे हेतोः संदेहश्च सदिग्धासिद्धे। धर्म्यसिद्धिहेतु-संदेही तावेवोपाची विशेषणे तयोद्वीरं मुखं तेन । भेदविशेषाववे।धार्थमसिद्धद्वयस्यो-पादानम् । अथ भेदविशेषसिद्धचाऽपि किं प्रयोजनिमति चेदाह । विनेयिति । विनेयन्युत्पत्तिः भावस्तत्त्वं तस्मात् । ननु यद्यनयोरनेनांशेन पृथगुपन्यासस्तिहिं यस्य तस्य प्रतिज्ञार्थेकदेशान्यापकासिद्धयोरपि पृथगुपन्यासोऽस्तु । तत्रापि किंचिद्धेदस्य विद्यमानत्वात् । सत्यमेवावहिरेव भेदाविशेषस्य सिद्धत्वादेतयोरन्तभीव एव विवक्षित इति संमाव्यते ॥ अनैकान्तिक इत्यत्र एकश्चामावन्तश्चेकान्तो निश्चय इत्यर्थः तत्रभवः स प्रयोजनमस्येति वा ऐकान्तिकः।

तन्निषेधेऽनैकान्तिकः । स पक्षाविपक्षगामित्वात्साघ्येतरयोः संशयहेतुरनैकान्तिक उच्यते । मत्युदा-हरणमेवेति । उदाहरणमाश्रित्येत्यर्थः । द्वयोरित्यादिना साधारणशब्दो लोकेऽप्युभयपक्षयोस्तुल्य-वृत्तितया प्रवर्तत इत्याचष्टे । एवं हेतुरिप य ईदशो द्वयोः साध्ययोः सामान्यः स साधारण उच्यते । प्रमेयत्वं नाम प्रमाणेन प्रत्यक्षादिः रूपेण परिच्छेद्यत्वमुच्यते । इदं चेति प्रमेयत्वम् । सपक्षश्चेतरश्च तौ च तावाकाशघटादी च तयोर्भावस्तेन । तत्र नित्यत्वे साध्ये नित्यमाकाशादिः विपक्षस्त्वनित्यो घटादिस्तदिदं सपक्षविपक्षव्यापित्वादनैकान्तिकम् । ततश्चात्र नित्यः शब्दः प्रमेयत्वादाकाशवदिति प्रयोगे उक्ते संदेह उत्पद्यते यदि पुनः प्रमेयत्वा-द्त्रटवदनित्यः शब्द इति । रूपप्रदर्शनं साक्षात्प्रदर्शनमुच्यते । अत्राहेत्यादि । तद्भावहेतुसद्भावे भावित्वं संशयस्य तद्भावाद्वा भावित्वम् । तस्यानुपपत्तिस्तस्याः कारणं नायं संशयहेतुरिति योगः । अनुपपत्तिरपि कुत एतदित्यादि । उक्तं चेत्यादि । संशातिकारणं नहि वर्तन्ते । अथ हेतोरनुपन्यासात्पूर्व सामान्यसंशयः । साध्यमसाघयता च हेतुना स एव निविदः स्यादिति क्यं न संशीतेः कारणिनत्याह । तद्भावस्याविशोषत इति । तद्भावस्येति संशयभावस्येत्यर्थः । नैतदेविमत्यादि । किंतु हेतावनुपन्यस्ते यः संशयः स एव विवक्ष्यते । अथ मूलसंशयस्य विवक्षाभावे प्रयोगोऽपि तर्हि कथामित्याह । तमन्तरेणापीति । तमिति मूलं संदेहम् । यदि संशयामविऽपि क्रियते तर्हि प्रयोगेणापि किं कार्यमित्याह । क्रियते चेति । प्रभृतिग्रहणाद्न्युत्पन्नमति-संशियतमतिकयोर्प्रहणम् । न केवलं संदेहे सत्यात्मावत्रोधार्थ हेतुप्रयोगौ विधी इत्यर्थः। यदि विपर्यस्तमत्याद्यवने।धार्थः क्रियते प्रयोगस्तर्हि चरितार्थत्वादस्यानैकान्तिकत्वम् । कय-मित्याह । तत्रापि चेति । प्रयोगेऽपीत्यर्थः । अथेदं कथं संशयहेतुर्येनानैकान्तिकतेत्याह । तत्रापीत्यादि । स्वधर्मिणं शब्दाख्यम् । ननु कथिवदमुच्यते सपक्षविपक्षाम्यां न्यावृत्तत्वा-च्छ्रावणत्वं संशयहेतुरिति । यतः सामान्यविशेषसंज्ञित नित्यं यच्छब्दत्वं तत्सपक्षस्तत्रेदं वर्तते गन्धत्वादिकं च विपक्षस्तस्माच व्यावृत्तमतः सपक्षवृत्तेर्विपक्षान्निवृत्तेश्च सन्यग्घेतुरेवासा-विति । तत्रोच्यते । इह मीमासकेन प्रयोगोऽयं विधीयते । तद्भेदाश्च बहवः तत्र केचन शब्दत्व-सामान्यिमच्छन्ति केचन निति । तत्र ये नेच्छन्ति ते ह्येवमाहुः । न शब्दं विहायापरं सामान्य-विशेषणरूपं शब्दत्वं नाम सामान्यमस्ति । एकशब्दग्रहणे शब्दान्तरानुसंधानामावात् । यत्र हि सामान्यमित तत्रैकग्रहणेऽपरस्यानुसंघानं यथा शाबलेयग्रहणे वाहुलेयस्य । शब्दे वैकस्मिन् गृद्य-माणे न राज्दान्तरानुसंघानम् । किंतु शार्झोऽयं शब्दो वैणवोऽयमित्यादि विभिन्नो व्यावृत्त एव प्रत्ययो जायते । तन्ने शब्दे शब्दत्वसंभवः । शब्दत्वमिति भावप्रत्ययेनापि च शब्दस्वरूपमात्रस्यै-वाभिधानम् । अतः राज्दास्त्यं धर्मिणं विहायान्यश्रास्यावर्तनात्पक्षधर्मतैवाऽस्य केवलं न रोषं रूप-द्वयम् । अतस्तन्मतेन संशयहेतुरेवायम । ये तु शब्दत्वं सामान्यामिच्छन्ति तन्मतेन तु सम्यग्धे-

तुरेवायम् । रूपत्रयोपपत्तेः । तथा च व्यस्तयोः सम्यग्वेतुत्वादिति वक्ष्यति । अनेन हि श्रावण-त्वारूयस्यापि सम्यग्धेतुत्वमावेदायिष्यतीति स्थितम् । नान्यथेति । न तृतीयप्रकारान्त-रेण । विरोधादिति । नित्यानित्ययोः परस्परपरिहारस्रक्षणिवरोधेन स्थितत्वान नित्या-नित्यं वस्त्वस्ति तृतीयम् । विरोधाम्युपगमे चाम्युपगम्यमाने अतिशसङ्गः । विरुद्धयोनींलपीतादि-कयोरिप वस्तुनोरेकतयैवावस्थानप्राप्तेः। न चैतद्स्ति । तस्मान्न तृतीयं वस्त्वस्ति। किंभूतस्येत्यादि । श्रावणत्वं श्रवणेन्द्रियग्राह्यत्वं किंभूतस्य सतः संभवतीति शेषः । तद्वछेनेति । नित्यानित्योपलम्भ-सामर्थ्येन । तत्रापीति । राव्देऽपि । निश्चयो नित्यत्वानित्यत्वविषयः । नान्ययेति । नित्येऽनित्ये वा श्रावणत्वस्योपलम्भाभावे शब्देऽपि नित्यत्वादिविषयो निश्चयो न युज्यत इत्यर्थः । कुत इत्याह विपर्ययेति । तथाहि शब्दस्य यत्साध्यमुपन्यस्तं नित्यत्वमनित्यत्वं वा तत्र नित्यत्वे उक्तेऽनित्यत्वस्यापि कल्पयितुं शक्यत्वादित्येवंरूपा यैका विपर्ययस्य कल्पना संकल्पस्तस्या अपि दुर्निवारत्वात् । न केवलमुपन्यस्तप्रतिनियतसाच्यसद्भावो युज्यत इत्यर्थः। आक्षेपेत्यादि। नायं संशयहेतुरित्याद्यक्तौ । एवं शेषेष्यपीति । शेषेषूत्तरेष्वप्यनैकान्तिकेष्वाक्षेपपरिहारकल्पनम् । भावनीयिमत्यर्थः । सपक्षेत्यादि सूत्रम् । तत्र इत्येवं सित । अस्य साध्यस्येति । अप्रय-त्नानन्तरीयकत्वाख्यस्य । तत्र विद्युदाकाशादिरूपे सपक्षे । विद्युदादिर्थस्य वनकुसुमादेः स तथा तिसन् । आकाश आदिर्थस्य दिग्देशकालादेः स तथा तिसन् । तस्मादेतद्पीति । न केवलं प्रमेयत्वश्रावणत्वे इत्यर्थः। विद्युद्त्रययोः साधर्म्यं तेन। विद्युद्त्रययोस्तुल्यवृत्तिरस्यानित्यत्वस्य । तत्तथा। तस्य भावः सत्ता तया। स्विधया भावनीयं व्याख्यानामिति शेषः। इहानित्यत्वस्योपल्रक्षण-त्वात्प्रयत्नानन्तरीयकत्वे साध्ये कृतकत्वमि विपक्षेकदेशवृत्तिसपक्षव्यापिरूपे।ऽनैकान्तिको द्मेयः। न चैवमेतयोः कृतकत्वानित्यस्वयोः कृतकत्वमात्रापेक्षयेव प्रयोगे क्रियमाणेऽनैकान्ति-कता। यदा तु प्रयत्नानन्तरीयकः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकपदार्थस्वभावकृतकः वात् प्रयत्नानन्तरीयक-पदार्थस्वभावानित्यत्वाद्वेति विशेषितं कृतकत्वमनित्यत्वं वा हेतुतयोच्यते तदा नायं दोष इति बोद्धन्यम् । उभयपक्षेक इत्यादि । अमृतत्वादि । असर्वगतद्वन्यपरिमाणं मृतिः । असर्वगतं प्रतिनियतदेशन्यापकं यद्द्रन्यं घटादि तस्य परिमाणं परिमितिरुपलम्भो मृतिरुच्यते । पा विद्यते यम्य स मूर्तः । मत्वर्थायोऽत् । तिन्निषेधेऽमूर्तस्तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् । आकाशपरमाण्वादिः सपक्ष इति । नन्वाकाशस्य सपक्षत्वं युक्तं नित्यत्वात् । परमाण्ना तु प्रतिक्षणं सजातातिशयत्वेन चयापचयादिस्क्षणेन।नित्यत्वात्कथं सपक्षेऽन्तर्भाव उच्यते । नित्याः परमाणवो वैशेषिकैरम्युपगम्यन्ते । ततः सपक्षान्तर्गता इत्यदोषः । तस्मादित्यादि सूत्रम् । एतदप्य-मूर्तत्वमनेकान्तिकम् । • किं सुखवदमृर्तत्वादिनित्यः शब्दः आहोस्विदाकाशवन्मूर्तत्वान्तित्य इत्यनेकान्तिकता ॥ ननु विरुद्धाव्यभिचारीत्यस्य शब्दस्य कोऽर्थः ! । यतो यो यस्य व्यभिचारी स कथं विरुद्धः अय विरुद्धः कथमव्यभिचारीत्याह अधिकृतेत्यादि । इह प्रम्तुतप्रयोगेऽधिकृतः प्रस्तुतो हेतुः कृतकत्वास्यस्तावृत्तस्यानुमेयमनित्यत्वं तस्य विरुद्धोऽर्थो

नित्यत्वरूपस्तस्य प्रसाधकः श्रावणत्वाख्यः । विरुध्यते स्म विरुणद्धि स्मेति वा विरुद्धः । कर्माण कर्तरि वा निष्ठा । तं विरुद्धं श्रावणत्वाख्यं न व्यभिचरति कृतकत्वछक्षणो विरुद्धान्यभिचारी । तथा व्यभिचरणं व्यभिचारस्तन्निषेघोऽव्यभिचारः । विरुध्यते स विरुद्धः । विरुद्धस्याच्यभिचारः सोऽस्यास्तीतीयमपि व्युत्पत्तिर्ज्ञेया । तथा चान्यत्राप्यस्य लक्षणमुक्तम् । एकत्र धर्मिणि तुल्यलक्षणयोर्विरुद्धयोर्हेत्वोः संनिपातो विरुद्धान्यमिचारीति । तथाविधः योऽसावर्थो नित्यत्वरूपस्तस्यानिराकृतेरिनराकरणात्मितियोगिनं श्रावणत्वारूयम् । तर्हि सर्वोऽपि हेतुः स्वसाध्यमेव साधयति न तु प्रतियोगिसाध्यं निराकरोति । तद्नि-राकरणे च सर्वे। हेतुर्विरुद्धान्यभिचार्येव स्यात् । ततश्च साध्यसिद्धेरुपायान्तरं दर्श्यतामि-त्याह । ततश्चेति । अनेनेति विरुद्धान्यभिचारलक्षणभणनेन एतदुक्तं भवति । येनानित्यत्विदिकं साध्यं साधियतुमिलिषतं तेन प्रथमतस्तद्विपक्षमूतं साध्यं युक्तिभिर्निराकरणीयम् । येन च नित्यत्वादिकं साधियतुमभिप्रेतं तेनेतरदिति पश्चात्स्वभावासिद्धयेऽनुमानप्रयोग इति । तत्र क्षणिकत्वे साध्ये नित्यवस्तुनिषेधकं युक्तिमात्रम् । यथा नित्यो ह्यर्थः किं क्रमेण कियां कुरुते यौग-पद्येन वा । न तावत्क्रमेण । यतो याऽसौ तस्योत्तरिक्रयायां प्रवृत्तिः सा पूर्विक्रियाकरण-स्वभावोपमर्दद्वारेणाऽन्यथा पूर्विकियाकरणाविरामप्रसङ्गात् । पूर्विकियाकरणस्वभावप्रच्येव चाऽता-द्वस्थ्यमेवानित्यतेति । अथे सहकारिसव्यपेक्षः सन् नित्यं क्रमेण कार्यं करोति न केवल इति चेन्नैवम् । सहकारिकारणापेक्षा नित्यस्याकिंचित्करैव । एकस्वरूपत्वात्तस्य । नापि यौग-पद्येनेति पक्षः । अध्यक्षविरोधात् । न ह्येककालं सकलाः क्रियाः प्रारभमाणः कश्चिदुपलम्यते । करोतु वा । तथाप्याद्यक्षण एव सकलिकयापरिसमाप्तेर्द्वितीयादिक्षणेष्वकुर्वाणस्यानित्यता वला-दाडौकत इति । अनित्यवस्तुनिषेधकं च युक्तिमात्रं यथा ।........... अत्रोच्यते । पुरुषिवशेषमपेक्ष्यायं हेत्वाभासोऽन्यतरासिद्धवत् । तथाहि यटा वादी विपक्ष-वाधकद्वारेण म्बहेतोः साध्याविनाभाविनः समर्थमितरस्यासिद्धतोद्भावनं च कर्तुं न शक्नोति तदा विरुद्धान्यभिचारी हेत्वाभासः। यचोक्तं प्रथमस्य दुष्टत्वे द्वितीयप्रयोगोऽदुष्टत्वे वेति तन्न। विप्रति-पत्तिनद्विशेषानुपलम्भमात्रेऽपि दर्शनात् । तथाहि सामान्योपलम्भादिसद्भावे सति विशेषानुपलम्भाद्यथा सम्यक्त्वानिश्चये विप्रतिपत्तेहत्थानं तथा व्यभिचारिणोऽपि दुष्टत्वादुष्टत्वचिन्ता विनाप्युत्थानं मवतीति । उदाहरणाधिकार उदाहरणप्रस्तावः । पर्याय इति । परि समन्ताद् अयनं गमनम् । उत्तरोत्तरावस्थान्तरोत्पत्त्येति पर्यायो गुण उच्यते । असाधारणमित्यनन्यसदृशम् । धर्मस्य नित्यत्वादिकस्यात्मनोयं लक्षणरूपमात्मलक्षणम् । कृतकत्वादिति स्वभावहेतुः । प्रयत्ना-नन्तरीयक्त्वादिति कार्यहेतुः । यद्यपि प्रयत्नानन्तरीयकत्वं स्वभावहेतुत्वेन कार्यहेतुत्वेन च प्राप्तिद्धं तथापीह कार्यहेतुत्वेन विज्ञेयम् । कथमेविमिति चेदुच्यते । प्रयत्नानन्तरीयकशब्देन हि प्रयत्नानन्तरं शब्दनम् तज्ज्ञान च प्रयत्नानन्तरीयकमुच्यते । तत्र जन्म प्रयत्नानन्तरं नायमानस्य शब्दस्य

स्तिमावः । ताल्वादिन्यापार्जनितशञ्दानन्तरं यच्छव्द्विषयं ज्ञानं तत् ज्ञेयस्य कार्यम् । तदिह् विरुद्धहेत्वाभासळ्क्षणे प्रयत्नानन्तरं ज्ञानं गृह्यते । तेन कार्यहेतुरयम् । अयायं स्वभावहेतुत्वेनापि किमिति न व्याख्यायते ?। सत्यं व्याख्यायत एव। केवलं कृतकत्वादिति स्वभावहेतुरभिहित एव सूत्रे । तेन कार्यहेतुतया व्याख्यायते । ग्रन्यान्तरेऽपीत्थमेव व्याख्यानाच । अतः प्रयत्नानन्तरीयकज्ञान-जनकत्वादिति हेत्वर्थो द्रष्टव्यः । तेनविति । अनित्यत्वेनवाऽस्याविनाभावित्वात् । तद्विनाऽयं न भवतीत्यर्थः । तदिह् विपर्ययेऽनित्ये सम्यग्वेतुरेव विरुद्धोऽविपर्यये तु नित्ये प्रयोगाद्धेत्वाभास उच्यत इति विज्ञेयम् । तदुक्तम् ।

" कृतकत्वं त्वनित्यत्वे सपक्षे वृत्तिमद्धदे । विनिवृत्तं विपक्षाख्ये सन्याचेतुरुदाहतः ॥ " इति । आहेत्यादि । नित्यशब्दवादिनो मीमांसकस्य चाक्षुपत्ववत्कृतकत्वं शब्दघर्मतया न सिद्धं किंतु ताल्वादिभिः शब्दाभिन्यक्तिरेव तस्य सिद्धेत्यपक्षधर्मताऽस्त्येव । अपक्षधर्मश्च हेतुर-सिद्ध एव मवतीति प्रेयीर्थः । अवश्यं नियमादेव पक्षधर्मस्यैव सतो हेतीर्विरुद्धता । तदभावे सिद्धत्विमति न वाच्यम । कुत इत्याह । अन्यथापीति । अपक्षधर्मीऽपि सन्विरुद्ध उच्यते आचार्येण । प्रवृत्तिरपि कुत इत्याह । अधिकृतेति । अधिकृतश्चासौ प्रयोगश्च स चासौ ज्ञापकं च तस्मात् । अयापक्षधर्मों हेतुरसिद्ध एवेत्यपक्षधर्मत्वान्नायमसिद्धाद्भिद्यत इत्याह । न चायमिति । अपि त्वामिद्धाद्यं पृथक्कियते । कुत इत्याह । विपर्ययेति । अ........... तस्य विपरीतं संहतत्व तम्य साधनः । परार्था इति । परस्मै इमे परार्थाः । परस्योपकारका इत्यर्थ । यद्वा पर आत्मलक्षणोऽर्थः प्रयोजनमुपकर्तव्यतया येषा ते परार्थाः । चक्षुरादिर्येषां श्रोत्रादीना ते चक्षुराद्य । कः पुनिरत्यादि । आत्माऽस्तीति वृवाणः साख्यः कुत एतदिति पृष्टः स बौद्धेनात्मनः सिद्धये प्रमाणमाहेत्यर्थः । अथ कोऽत्र धर्मी कश्च साध्यो धर्म इत्याह । इह चेति । महानिति बुद्धेराख्या । अथात्र कींटशो धर्मविशेषः साधायतुमिष्ट इत्याह । अस्य चेति । अस्येति साख्यस्य वादिनः । असहते विषये परार्थत्वमसंहतपरार्थत्वमिति समासः । अन्ययेति । यद्यसहतपारार्थ्यं विशेष्यतया नेष्यते इत्यन्यथाशब्दार्थं । सिद्धस्य संहतपदार्थस्य साध्यता तस्या आपत्तिम्तया । यतो विरुद्धवादिनराकरणाय म्ववाद्प्रतिष्ठापनाय च साधनमुपन्यस्यते । सहतपरार्थत्वे च चक्षुरादीना साध्ये विवादोऽपि नास्ति तदिहासंहतपरार्थाश्चक्षुराद्य इति प्रतिज्ञार्थे। द्रष्टन्योऽसहतपरधात्मेति । तदत्र प्रमाणे यद्यपि परार्थाश्चक्षुरादय इत्यात्मार्थता वच-नेन नोक्ता तथाऽपीहानुक्तापीच्छाविषयोक्तता प्रस्तावाय अत आत्मार्थता साध्या। तदिषकरणत्वाद्विवा-दस्य। एतेनेच्छयापि न्याप्त पक्ष इति यत्प्रागुक्तं तन्निद्दितम् । यद्येवं तर्हि किमर्थं सामान्येन। परार्था इत्युक्तं यावता साक्षाटात्मार्थोश्चक्षुराद्य इत्यपि परेण कस्मान्नोक्तमिति चेदुच्यते । शयनासनादिषु हि पुरुषोपभोगाङ्गेन्वात्मार्थत्वेनान्वयो न प्रासिद्धः संहतार्थस्य पारार्थ्यमात्रेण तु सिद्धस्ततः परार्था इत्युक्तम्। अयं भावार्थः । साध्ययुक्तो हेतुर्देष्टान्तदर्शनीयोऽसंहतपारार्थ्यम् । तम्ब तेषु न प्रसिद्धम् ।

संहतपरं प्रत्येवोपकारजनकत्वेन तेषां शयनासनादीनां दर्शनात् । संघातत्वादिति । सचिद्रूप-त्वादित्यर्थः । अथ चक्षुरादीनां संहतत्वं कथमिति चेदुच्यते । चक्षुरादयो हि परमाणुनिचय-स्वभावास्ततो रूपा उच्यन्ते । शयनं चासनं च ते आदिर्येषां पीठिकादीनां तेषामङ्गान्युत्पलेशा-दीनि तानीव तद्वत् । न्यायिनदौ तु शयनासनाद्येवाङ्गं पुरुषोपभोगाङ्गत्वात्तदिव तद्वदिति न्याख्यानं कृतं तद्प्यदुष्टमेवेति । साध्यान्वितहेतोर्न्याप्तिप्रदर्शनविषयोऽयं दृष्टान्तः । यथा हि शयनासनादयः संवातस्त्रपाः पुरुषस्य भोगिनो भवन्त्युपकारका इति परार्था उच्यन्ते चक्षुरादयोऽपि धर्मिणः संघातत्वादसंहतपराथी इत्यर्थः। परार्थभाविभाति परोपकारकत्विमत्यर्थः। सावयत्वमपीति । सावयवातमनो यो ह्यस्योपकारकारकत्वमपि चक्षुरादीनां साघयति । कथंभूतं संहतत्वम् ? । साध्यधर्मविशेषविपरीतम् । साध्यश्चासौ धर्मश्च पारार्थ्यलक्षणस्तस्य विशेषी-ऽसंहतत्वं तस्य विपरीतं संहतत्वम् । तत्साधयति सूत्रपदिमदम् । न चेदं वाच्यं धर्मिस्वरूपं तस्य विपरीतमवान्तरसामान्यरूपं तस्य साधनः । तत्रेति तेषु पदार्थेषु मध्ये । तत्र पृथिवीद्रव्यविषयस्त्रिविघः । मृत्पाषाणस्यावरलक्षणः । तत्र भूप्रदेशाः प्राकारेष्ट-कादयो मृद्धिकाराः । पाषाणा उपलमणिवज्ञादयः । स्थावराः तृण्वोषिषवृक्षादयः । अप्द्रव्यविषयो हिमकरसरित्समुद्रादिः । तेजोद्रव्यविषयश्चतुर्धा । भौमदिव्योदयीकरजभेदात् । तत्र भौमं तेजः काष्ठे-न्धनप्रमवमूर्ध्वज्वलनस्वभावं पचनस्वेदनादिसमर्थम् । दिव्यं सौरं विद्युदादि च । भुक्तस्याहार-स्य रसादिपरिणामजनकमुद्र्यम् । आकरजं सुवर्णादि । वायुद्रव्यं च तिर्यगगमनस्वमावकं । मेघादि-प्रेरणधारणादिसमर्थ त्विगिन्द्रियम्राह्यमिति । आकाशं नभस्तचैकं महत्परिमाणम् । अनाश्रितं नित्यम् । सर्वप्राणिनां शब्दोपलिव्यहेतुरिति । कालः क्षणलवनिमेषकाष्ठाकलामुहूर्तयामाहोरात्रार्थमास-मासत्वयनसंवत्सरयुगकल्पमन्वन्तरप्रखयमहाप्रखयन्यवहारहेतुरिति । दिकपूर्वीपरादिप्रत्यय-लिङ्गा । मूर्तद्रव्यमवर्धि कृत्वा मूर्तेप्वेव द्रव्येप्वेतस्मादिदं पूर्वेण दाक्षणेन पश्चिमेनो-त्तरेण पूर्वदाक्षिणेन दक्षिणापरेण अपरोत्तरेण उत्तरपूर्वेण अधस्तादुपरिष्टाचेति दश प्रत्यया यतो भवन्ति सा दिगिति । तत्र मेरु प्रदक्षिणमावर्तयतः सवितुर्ये संयोगा लोकपालपरिगृहीत-दिकप्रदेशानां ते देवतापरिग्रहवशात्पुनरप्यैन्द्रत्वादिभेदेन दशादिवसंज्ञा लभन्ते । यथा ऐन्द्री आग्नेयी याम्या नैर्ऋती वारुणी वायवी ऐशानी ब्राह्मी नागी चेति। आत्मा तु जीवः। स च सूक्ष्मोऽप्रत्यक्षो नित्यो विभुर्बुद्धचादिविशेषगुणाश्रयः । अनुस्रुतिप्रत्यभिज्ञानादिविङ्गगम्य , इति । मनम्तु करणान्तरम् । तचारपर्शवत्वादृद्वयानारम्भकम् । कियावत्वानमूर्तम् । प्रयत्नादृष्टपरिम्रहव-शादाशुसचारि । आत्मेन्द्रियार्थसन्त्रिकर्षे सति युगपज्ज्ञानानुत्पत्तिलिङ्गमणुपरिमाणं वाह्ये-न्द्रियैरगृहीतस्य सुलादेशीहकामिति । गुणा इत्यादि । तत्र चक्षुश्रीद्यं रूपं शुक्राद्यनेकप्रकारम् । रसनात्राह्यो रसस्तिक्तादिः षड्विषः । घाणग्राह्यो गन्बः सुरिभरसुरिभश्च । त्विगिन्द्रियग्राह्यः स्पर्शः शीतोच्णानुष्णाशीतभेदात् ।त्रिविधः । एकादिन्यवहारहेतुः संख्या । तत्रैकद्रन्यविषया एकत्वरूपा ।

अनेकद्रव्या तु द्वित्वादिका परार्धान्ता । एतस्याश्च खल्वेकत्वेम्योऽनेकविषयबुद्धिसहितेम्यो निष्पत्तिरिति । परिमाणं मानन्यवहारकारणम् । तचतुर्विषम् अणुमहद्दीर्घहस्वभेदात् । तत्राणु द्विविषम् । नित्यमनित्यं च । नित्यं परमाणुमनस्सु पारिमाण्डल्यम् । अनित्यं बणुक एव । तथा निरुपचरितं हस्तत्वमपि । तथा महद्पि द्विविषं नित्यानित्यभेदात् । तत्र नित्यमाकाशकालदिगात्मसु परम-महत्त्वम् । अनित्यत्वं च ब्यणुकादावेव । तथाऽभाक्तं दीर्घमिष । तथा कुषछ।मछकाबिल्वादिषु मह-त्परिमाणम् । तथा तत्प्रकर्षभावाभावमपेक्ष्य तेष्वेव भाक्तमणुत्वमपि । तथाहि कुवलापेक्षयाऽमलकं महत्तद्पि च विल्वापेक्षयाऽण्वित्येवमन्यत्रापि। तथेक्षुवंशादिष्वञ्जसा दीर्घत्वम् । तेष्वेतत्प्रकर्षभावामावमपेक्ष्य भाक्तं ह्रस्वत्वमपि। तत्र महत्सु दीर्घमानीयतां दीर्घे च मह-दानीयतामिति व्यवहारदर्शनाद्दीर्घत्वमहत्त्वयोः परस्परतो विशेषो ज्ञेयः । अणुत्वहस्वत्वयोश्चा-भाक्तयोः परस्परतो विशेषो योगिनामेव प्रत्यक्ष इति । पृथग्मावः पृथक्त्वम् । अयमस्मात्पृथगिति पृथान्यवहारकारणम् । अप्राप्तयोः प्राप्तिः संयोगः । स च त्रिविधः अन्यतरकर्मन उभयकर्मनः संयोगजश्च संयोगः । तत्रान्यतरकर्मजः कियावता निष्कियस्य यथा स्थाणोः रयेनेन विभूनां च मूर्ते । उभयकर्मजो विरुद्धदिक्किययोः सन्निपातो यथा मह्ययोर्मेषयोर्वा । विरुद्धदिशि किये ययोस्तौ तयोशित । संयोगनश्च संयोगो यथा तन्तुवीरणयोः संयोगे तदारब्धपटे वा वीरणसंयोग इति । कारणसंयोगिना हि कार्यमवदयं संयुज्यत इति न्यायात्। प्राप्तिपूर्विकाऽप्राप्तिर्विमागः। तत्रान्य-तरकर्मनोभयकर्मनौ संयोगवत् । विभागनश्च विभागो यथा वंदादङयोर्विभागे तदवयवस्याकाद्दोन च विभाग इति । परत्वमपरत्वं च परापराभिधानप्रत्ययनिमित्तं तद्धि दिक्कृतं कालकृतं च । तत्रैकस्यामेव दिशि व्यवस्थितयोर्वर्तमानकालवर्तिनोरेव पिण्डयोः संयुक्तसंयोगबह्वल्पभावे सत्येकस्य द्रष्टुः सन्निक्कष्टमवर्षि कृत्वा एतस्माद्विप्रकृष्टोऽयिमति परत्वाधारपरिदक्प्रदेशयोगाद्यः परोयमिति प्रत्ययो जायते स दिक्कतपरत्विनन्धनः । अत्र च यस्य द्रष्टुरपेक्षया बहवः संयुक्तसंयोगाः स परत्वस्याधारो विप्रकृष्टाविषक उच्यते । यस्य चास्याः संयुक्तसंयोगाः सोऽपरत्वाधारः सन्नि-कृष्टाविक इति । यश्च विप्रकृष्टमविषे कृत्वैतद्स्मित्रपरिद्क्षप्रदेशयोगादपरोऽयमिति प्रत्ययो नायते स दिक्कृतापरत्विन्दन्धनः । कालकृतं च यथा । वर्तमानकालयोरिनयतिदेन्देशसंयुक्तयो-र्युवस्थविरयो रूढश्मश्रुकार्कश्यवलीपलितादिसान्निध्ये सत्येकस्य द्रष्टुर्युवानमवर्षि कृत्वा एतस्माद्विप्रकृ-ष्टोऽयमिति परेण कालप्रदेशेन योगाद्यः परोऽयमिति स्थिवरे प्रत्ययो नायते स कालकृतपरत्वनि-बन्धनः । यस्य स्थविरमवर्धि कृत्वा यून्यपरकालप्रदेशयोगादपरोऽयमिति प्रत्ययो नायते स कालकृता-परत्वहेतुकः । बुद्धिरुपलन्धिः प्रत्ययो ज्ञानं पर्यायः । सा चानेकप्रकारा अर्थीनन्त्यात् । तस्या अनेकविघेष्विप समासतो द्वैविध्यमिवद्याविद्याभावात् । तत्राविद्या संशयाविपर्ययानध्यवसायस्वप्तभेदा-चतुर्विषा । तत्र स्थाणुर्वो पुरुषो वेति मन्दमन्दप्रकारो देशे ज्ञानं संशयः । गन्येवाश्व इति ज्ञान विपर्ययः । तत्तद्वस्तुमात्रं परयते।ऽपि तदुपदेशाभावाद्विरोषसंज्ञाप्रतिपत्तिर्ने भवति यथेदममुक-सोऽनध्यवसाय । उपरतेन्द्रियमामस्य प्रतिनियतात्मप्रदेशस्थितमनस्कस्येन्द्रियद्वारे-

णैव यदनुभवनं मानसं तत्स्वप्नज्ञानम् । विद्याऽपि चतुर्विघा । प्रत्यक्षरैङ्गिकस्मृत्यार्षभेदात् । तत्र यद्वितथमव्यपदेश्यं व्यवसायात्मकं ज्ञानं तत्प्रत्यक्षम् । तत्रावितथमित्यनेन विषयेयज्ञानस्य व्यवच्छेदः । व्यवसायात्मकिमत्यनेन च संशयव्यवच्छेदः । अव्यपदेश्यमिति व्यपदेशः शब्दः तमहीति ज्यपदेश्यं तत्प्रतिषेधेनान्यपदेश्यं शव्दाजन्यं ज्ञानम् । अनेन चेन्द्रियसहकारिणा शब्देन यज्जन्यते तद्वचवच्छेदः। तथा हाक्कतसमयो रूपं पश्यन्नपि चक्षुपा रूपमिद्मिति बुध्यस्वेति यावन्नोष्चार्यते केनापि तावत्तस्य रूपविपयं ज्ञानं न चारणानन्तरं च भवति । इत्युभयजज्ञानं प्रत्यक्षं नोच्यते किंतु शाट्यमेवेत्युक्तम् । प्रत्यक्षस्य च विषयो द्रव्यं त्रिविषं पृथिव्यप्तेजोरूपमिति । महत्त्वाद्रेकद्रव्यवत्त्वाद्र्पविशेषाच त्रिविधा स्यैव च प्रत्यक्षता । द्रव्यस्थानि च गुणकर्मसामान्यान्यपि प्रत्यक्षविषयः । तथा प्रमाण-फलादिन्यवस्था । यथा चक्षुरादिकारकसामग्री प्रमाणम् । द्रव्याद्यः प्रमेयाः । प्रमाताऽत्मा । प्रमितिर्द्रे॰यादिविषयं ज्ञानं फलमिति । लैङ्गिकं स्वार्थपरार्थभेदाद्द्रिघा । तत्र त्रिरूपाछिङ्गाछिङ्गिनि ज्ञानं स्वार्थम् । पञ्चावयवेन वाक्येन संशायितान्युत्पन्नविपर्यस्तानां परेषां स्वनिश्चितार्थ-प्रतिपादनं परार्थिमिति । अत्रापि लिङ्गदर्शनं प्रमाणम् । प्रमेयमग्निः । प्रमाताऽत्मा । वह्निनाऽत्र भाव्य-मित्येवमनुमेयज्ञानं च फलमिति । दृष्टश्रुतानुभूतेष्वर्थेषु यद्भ्यासाद्रप्रत्ययज्ञनितात्संस्कारा-संस्कारादतीतानुभवविषयविषया स्मृतिययैकपदस्मरणात् द्वितीयपदस्मरणम् । न विशेषा-ध्यारोपितेषु वा पदेषु स्मरणमिति । आम्नायविधातॄणामृषीणामतीनागतवर्तमानेष्नती-न्द्रियेष्वर्थेषु धर्मादिषु धर्मविशेषाद्यत्प्रातिभं ज्ञानं तदार्षम् । इत्येवं बुद्धिः । स्नगाद्यभिप्रेत-विषयसान्निध्ये सतीष्टे।पलञ्घीन्द्रियार्थसान्निकषीद्यन्नयनादिप्रसादननकमुत्पद्यते तत्सुखं हेयम् । विषयादिविरक्तस्य प्रशामरूप सुख्मुपादेयम् । विषाद्यनिभेष्रेतविषयसांनिध्ये सर्त्या पलञ्बीन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्यदमर्षोपघातदैन्यननकं तद्दुःखम् । तत्रामर्पोऽसहिष्णुता उपघात उपहतिर्दुःखालम्बनं ज्ञानम् । दैन्यं दीनरूपता। दुःखाज्ञायन्ते । स्वार्थे परार्थे वा अप्राप्तप्रार्थना इच्छा । प्रज्वलनात्मको द्वेषः । यस्मिन्सित प्रज्वलितमिवात्मानं मन्यते । स द्वेषो मत्सर इति । प्रयत्न उत्साहश्चेतसा साधयतो व्यापार इति यावत् । स द्विविधः । जीवनपूर्वक इच्छाद्वेषपूर्वकश्च । तत्र जीवनपूर्वकः सुप्तस्य प्राणापानसंतानप्रेरकः । इतरस्तु हिताहितप्रातिपरिहारसमर्थस्य न्यायामस्य कायिकव्यापारहेतुः । अयमर्थः । कश्चिद्वचायोगो हितप्राप्तये हितसाधनकरादिप्राप्त्यर्थं भवति । कश्चिचाहितसाधनविधाम्यादि-परिहारायेति । द्रवत्वं शिथिछत्वं स्यन्दनकर्मकारणम् । गुरुत्वं गुरुभारवत्त्वं जलभूम्योः पतनकर्मकारणम् । अघोगतिमत्वाद्गुर्विदमित्यानुमानिकप्रत्यययाद्यम् । संस्कारस्त्रिविधः । वेगो वासना स्थितस्थापकथ । तत्र वेगाल्यो यो मूर्तिमत्सु पञ्चसु द्रन्येषु पृथिन्यप्तेनोवायुमनःस्वरू-षेषु स्पर्शवद्रन्यसंयोगविशेषविरोधी नियतायां दिशि क्रियाप्रवन्बहेतुः नोदनाभिघातसंयुक्त-संयोगास्यनिमित्तविशेषापेक्षात्कर्मण उपनायते सोऽभिधीयते । यथेषोरिति । तत्र नुद्यनोद्क-

योर्थत्सहगमनं तन्नोदनम् । इहेपुर्नुद्यः । नोदकश्च हस्तप्रत्यञ्चादिः । नुद्यनोदकयोरेकस्य यत्रावास्थितिरपरस्य चळनं सोऽभिघातः । यत्रैकारमन्त्रभिहन्यमाने तत्संबद्धाः परे चळन्ति । संयुक्तसंयोग इति । वासनास्यस्त्वात्मगुणो दृष्टश्रुतानुभूतेष्वर्थेषु स्मृत्यभिज्ञानहेतुः पट्टम्यासादरप्रत्ययजो ज्ञानमद्दुःखादिविरोधी यः सोऽभिधीयते । तत्र स्मृत्यभिज्ञानहेतुः केजित्याह दृष्टेति । दृष्टः प्रत्यक्षेण श्रुतः शब्देन अनुभूतोऽनुमानेन । अन्ये दृष्टश्रक्षुषा अनुभूतस्त्विगिन्द्रियेण श्रुतस्तु शब्देनैवेति व्याचर्सते । एतेषां द्वन्द्वस्तेषु । किंरूपः ? । पट्टम्या-सादरप्रत्ययनः । तत्र पटुप्रत्ययनः यथाश्चर्येऽर्थे पटुः संस्कारो नायते । यथा दाक्षिणात्यस्यो-ष्ट्दर्शनात् । स चातिरायेन स्मृतिहेतुर्भवति । यथा पूर्वपूर्वसंस्कारापेक्ष उत्तरोत्तरप्रत्ययोऽम्यासः । तत्प्रत्ययजा यथा अम्यासाद्विद्याशिल्पव्यायामादिष्यम्यस्यमानेषु तस्मिन्नेवार्थे पूर्वपूर्वसंस्कार-सापेक्षादुत्तरोत्तरप्रत्ययात् संस्कारातिशयो नायते । प्रयत्नेन मनः स्यापयित्वा अपूर्वमर्थं दिदृक्षमाणस्य विद्युत्संपातदर्शनवद्देवहदे सीवर्णराजतपद्मदर्शनवद्वा आदरप्रत्ययजः संस्कारा-तिशयो भवति । स्थितस्थापकः स्पर्शवत्सु द्रव्येषु वर्तमानस्याश्रयमन्यथाकृतं यथावत् स्थापयति । धनुःशाखादिषु ऋजुतादिकार्येण च रुक्ष्यते । स्नेहः स्निग्धत्वमपा विशेषगुणः पिण्डन-विश्वदत्वयोहेंतुः । धर्मः पुरुषगुणे।ऽतीन्द्रियः कर्तुः प्रियहितमोक्षाणां हेतुः । तत्र प्रियं सुखम् । हिनं तत्साधनं श्रीखण्डाद्येव । नवानामात्मिविशेषगुणानामत्यन्तीच्छित्तिर्मोक्षः । तत्साधनानि च धर्मश्रद्धाऽहिंसा सत्यवचनमस्तेयं ब्रह्मचर्यं क्रोधत्यागः शुचिद्रव्यसेवनमासनप्रणिधाना-सेवनैर्देवताभक्तिरुपवासोऽप्रमादृश्चेत्यादीनि । दष्टं प्रयोजनमनुद्दिश्यैतानि तत्साघनानि । अधर्मे। अधर्मे स प्रत्येवाहितफलजनकः प्रत्यवायहेतुरिति । तत्साधनानि च हिंसानृतस्तयादीनि । अवश्य-क्तेन्याकरणमयथाकरणं विहितकालातिक्रमेणानुष्ठानकरणं प्रमादश्चालस्यमित्येतानि दुष्टामिसन्धि चापेक्ष्याधर्मी नायते । आकाशाख्यसमवायिकारणनन्यः श्रोत्रग्राह्यः क्षणिकः राब्दः । वर्णलक्षणोऽवर्णलक्षणश्च । तत्राकारादिईकारपर्यन्तो वर्णलक्षणः । शङ्घादिनिमित्तकस्त्व-वर्णलक्षणः । अकारादिवर्णन्यक्तीनां तत्रालक्ष्यमाणत्वात् । अत्र च गुणस्तत्र रूपरसगन्धस्पद्गी इति समासकरणम् । एते चत्वारोप्येकदैवैकत्र वस्तुन्यवस्यं प्राप्यन्त इति ज्ञापनार्थम् । संख्या इति च बहुवचनं संख्यात्वन्यतिरेकेणैकत्वादिसामान्यप्रदर्शनार्थम् । परिमाणानीति परिमाणत्वापे-क्षया अणुत्वमहत्त्वाद्यपरसामान्यज्ञापनार्थम् । पृथक्त्विमत्येकवचनम् । पृथक्तवसामान्या-पेक्षया एकपृथक्तवाद्यपरसामान्यश्न्यतादर्शनार्थम् । एकपृथक्तवमित्यादिश्च व्यवहार एकत्वादिसंख्या-कृत एव । संयोगविभागाविनि द्विचनं संयोगत्विभागत्वव्यतिरेकेणापरसामान्याभावेऽप्यवस्यं संयोगापेक्षी विभाग इति ज्ञापनार्थम् । तथा परत्वापरत्व इत्यपि द्विवचनेन परत्वापरत्वसामान्या-पेक्षयाऽपरसामान्याभावे साहचर्यज्ञापनार्थे समासकरणम् । तथा नुद्धीनामर्थानन्त्येनानन्त्या-

ह्रहुवचनम् इत्येवं रोषगुणेष्वपि भिन्नविभक्तिसमासादिकृतोः विशेष आत्रेयादिशास्त्रादवसेयो नेहोच्यते । प्रन्थगौरपात् । एते च चतुर्विशतिर्भुणाः पृथिन्यादिद्रन्यनवकाश्रिता भवन्ति । तत्र किमपि द्रव्यं कियद्भिगुणैरुपेतमपि तत्तन्त्रानुसारतो वोद्धव्यं नेह प्रतन्यते ॥ पश्च कर्माणीत्यादि । तत्र शरी-रावयवेषु तत्संबद्धेषु च मुसलादिषु गुरुत्वप्रयत्नसंयोगेम्यो यद्ध्वभाग्भिनभःप्रदेशैः संयोगकारण-मधोभाग्निश्च विभागकारणं कर्मोत्पद्यते तदुत्सेपणम् । तया शरीरावयवेषु तत्संबद्धेषु च गुरुत्वप्रयत्नसंयोगेम्यो यद्भ्वभाग्भिर्विभागकारणमधोभाग्निश्च संयोगकारणं कर्मो-त्पद्यते तदपक्षेपणम् । ऋजुरवयदी येन कर्मणा कुटिलः संजायते तद्यचावयवोपलक्षिता-काशादिप्रदेशविभागपुरःसरं मूळदेशोपलक्षिताकाशादिप्रदेशसंयोगपुरःसरं च तदाकुश्चनम् । येन कर्मणा समुत्पन्नेनावयवी कुंटिछः सनृजुः संपाद्यते मूर्छप्रदेशैविभागपुरःस्रमप्रयप्रदेशैः संयोगपुरः सरं च तत्त्रसारणम् । अभिहितप्रदेशेम्यो येऽन्येऽनियतिदक्प्रदेशास्तैः संयोग-विभागकारणं गमनम् । अमणमटनम् । रेचनं विरेचनम् । स्यन्दनं स्रवणम् । आद्ग्रिहणानिष्क्रमण-प्रवेशनादिग्रहः । अवरोधानवरोधग्रहणमित्यर्थः । अयमर्थो यत्र चलनमात्रं प्रतीयते देशाहेशान्तर-संचरणरूपं तत्कर्म सर्वं गमनग्रहणेन गृह्यते । अत्रारेकते कश्चित् । ननु चोत्सेपणादिप्त्राप गमनमात्रसद्भावाद्गमनग्रहणेनैव तेषां ग्रहणं सेत्स्यति किं कर्मपश्चकेनेति ? । नैवस् । उत्सेपणादीनां जातिमेदेनानुगतव्यावृत्तप्रत्ययद्शेनाद्भेदेनोपन्यासः । तथा ह्युत्सेपणमित्युत्से-पण्वर्गेऽनुवर्ततेऽवक्षेपणादिवर्गाच व्यावर्तते । तथाऽपक्षेपणं स्ववर्गेऽनुवर्तते भेदान्तराच व्यावर्तते । इत्यादिः सर्वत्रानुगतव्यावृत्तज्ञानवलाद्गमनभेदो वाच्यः । तथा प्रतिनियतदिग्विशिष्ट-कार्यारम्भे।पलिसतत्वादेतेषां भेदः । तथा गमनाभेदे सत्यपि नोत्सेपणादौ गमनप्रतीतिरस्ति । कि तूदाद्युपसर्गाविशेषाद्भ्वप्रापणत्वादिकमथीन्तरमेव प्रतीयत इति पृथगुपन्यासः । तत्र परं सत्तेति । इह सत्ता त्रिषु पदार्थेष्वनुगतप्रत्ययकारणत्वात्पर सामान्यम् । द्रव्यत्वादि चापरम् । अनुवृत्तन्यावृत्तप्रत्ययहेतुत्वात्सामान्यविशेषश्चोच्यते । तथाहि द्रन्यत्वं परस्परविशिष्टेषु पृथिन्या-द्विष्वनुवृत्तिहेतुत्वात्सामान्यम् । गुणकर्मव्यावृत्तिहेतुत्वाद्विशेषः । द्रव्यत्वादित्यादिग्रहणाद्गुणत्व-कमित्वपृथिवीत्वादेर्प्रहणम् ॥ तथेह प्रकृतोपयोगिपदार्थस्वरूपमेव यद्यपि निरूपितं तथापि द्रव्यादिप्वत्र विशेषसमवाययोरिष निर्दिष्टत्वात्तत्त्वरूपमि प्रस्तावादुच्यते । यथा नित्यद्रव्य-वृत्तयोऽन्त्या विशेषाः । तथा हि । विनाशारम्भरहितेषु नित्यद्रव्येष्वण्वाकाशकालदिगात्ममनःसु प्रतिद्रव्यमेक् सो वर्तमाना अत्यन्तव्यावृत्तत्र द्विहेतवो विशेषाः । अयमर्थः । यथा अस्मदादीनामधाः दिम्यो गनादिषु जातिगुणिकयादिनिमित्ता प्रत्ययन्यावृत्तिर्देष्टा गौः शुक्क शीव्रगतिरित्यादिस्तथाऽस्म-द्विशिष्टानां योगिनां नित्येषु तुल्याकृतिगुणाक्रियेषु परमाणुषु मुक्तात्ममनस्सु चान्यानीमित्तासंभवा-द्यम्यो निभित्तम्यः प्रत्याधारं निलक्षणोऽयामिति प्रत्ययन्यावृत्तिर्देशकालविप्रकर्षदृष्टे च परमाणौ स एवायमिति प्रत्यभिज्ञानं च भवति ते विशेषाः । अथेतरेतरामावात्पृथक्त्वाद्वा प्रत्ययव्यावृत्तिः

प्रत्यभिज्ञानं चेति न ततो विशेष इति चेत् न । इतरेतराभावस्य निषिध्यमानज्ञानजनकत्वमेव । न्यावृत्तसंज्ञा च निषिध्यमानज्ञानाद्विल्रक्षणमतो विशेषरूपनिमित्तान्तरकार्यम् । पृथक्तववशाच पृथगिति व्यवहारः पार्थक्यमात्ररूपो न त्वेतस्मादयं विसदृश इत्येवंरूपं इति ॥ अयुतिस-द्धानामाधार्योधारभूतानामिहेतिप्रत्ययहेतुर्यः संबन्धः स समवायः यथेह तन्तुषु पट इति । इत्यलं प्रपञ्चनेति ॥ तत्रेति । एवं सति अर्थान्तरं विभिन्ना । युक्त्या प्रमाणात् । द्रव्यादन्य इत्यर्थ इति । भावो द्रव्यरूपो न भवतीति यावत् । एकं च तद्रद्व्यं चेति । अत्र नवस्विप द्रव्येषु द्रव्यत्वाभेदा देकद्रव्यमिति व्यपदेशः प्रवर्तते । जात्यापेक्षया चैकवचनम् । तत्तद्वव्यमित्येकैकं द्रव्यमित्यर्थः । अस्यास्त्याश्रयभूतिमिति । अस्येति मानाश्रयिण आघेयरूपस्याश्रयभूतमाधारभूतमित्यर्थः । अय समानाधिकरणे। बहुवीहिरेव कियतां किं कर्मधारयान्मत्वर्धीयेन कार्यमित्याह । समानेत्यादि । कदाचित्सर्वेघनादिगणस्येन्नर्थं कर्भधारय आद्रियते । कोऽर्थः १ सर्वे च तद्भनं च सर्वधन तद्भिद्यते यस्यासौ सर्वधनी सर्वकेशीत्यादि मत्वर्थीय-स्तथायोग इन्नर्थः कमेधारय आद्रियत इति । अन्यथा सर्वे धनमस्येति बहुन्नीहा-वस्त्यर्थस्योक्तत्वान्न मत्वर्थीयप्राप्तिः स्यात् । एविमहापि । व्यक्तिभेदेन हेतोरर्थमाह । एकै रूसिमिनिति । अथ किं भावस्य द्रव्यलक्षणं न घटते येन तद्विलक्षणः साध्यते इत्याह । वैशेषिकस्य हीति । तत्राद्रव्यमाकाशेत्यादि । न विद्यते जनकं जन्यं च द्रव्यमस्येत्यद्रव्यम् । तत्र परमाणूना जनकं नास्ति । आकाशादीना च न जन्यं नापि जनकमित्यद्रव्यमाकाशादयो नित्यद्रव्य-मिति यावत् । तथानेकं द्रव्यं जनकमस्येत्यनेकद्रव्यम् । अनेकद्रव्यजनकं कार्यरूपमनित्यद्रव्य-भित्यर्थ । किं तदनेकद्रव्यभित्याह । द्वचणुकादयः स्कन्धा इति । द्वावणू परमाणू यस्य स्कन्धस्य द्वचणुक. । शेपाद्वेति कत् । द्वचणुक आदियेंषा ते च ते स्कन्धाश्चेति विग्रह. । अनेन पृथिन्वादि-द्रव्यचतुष्क कार्यरूपं द्वचणुकादिकमेण निष्पन्नमनित्य द्रव्यमुक्तम् । एकद्रव्यं त्विति । वीप्सा-प्रधानोऽयं द्रष्टव्यः । ततश्चैकमेकैक द्रव्यमाश्रयभूत यम्य द्रव्यत्वस्य भावाख्यस्य वा वस्तुनः तदेकद्रव्यम । एकद्रव्यवांश्चेति । एकैकिम्मिन्द्रव्ये वर्तमानश्च भाव उत्यर्थः । अय किंरूपोऽसौ सामान्य-विशेष इत्याह । स चेन्यादि । कथं पुनर्द्रन्यत्वादेः सामान्यविशेषता सिध्यतीत्याह । द्रव्यत्वं हीति । एविमिति । यथागुणत्विमिति चतुर्विशितिगुणेषु वर्तमानत्वात्सामान्यं द्रव्यकर्मभ्यो व्यावृ-त्तत्वाद्विशेषः तथा कर्मत्वमि पञ्चसु वर्तमान साम न्यं द्रव्यगुणेभ्यश्र व्यावृत्तत्वाद्विशेषः । एतेन सामान्ययोगात्तदेव द्रव्यत्वं सामान्य विशेषयोगाच्च तदेव विशेषः । त्ततुल्याधिकरणत्वात्कर्म-वारयः । अन्ययोभयोर्विरुद्धधर्मत्वात्सामान्याधिकरण्याभावात्कर्मधारयो न स्यात् । तेनेति सामान्यविशेषतुल्यं भावाख्यं वम्तु वर्तते इति तद्वत् । तेन तुल्यं क्रिया चेद्व-तिरित्यनेन वितिरेह । प्रयोगश्च यथा । न द्रव्यं भाव एकद्रव्यत्वात् । यद्यदेकद्रव्य-वत्तत्तन द्रन्यम् । एकद्रन्यवांश्च भावः । तस्मान्न द्रन्यम् । अपि तु द्रन्याद्भिन्नः पदार्थः ।

तत्रश्रेतदुक्तं भवनीत्यादिना प्रयोगतात्पर्यमाह । एवं भावोऽपि नवस्वपि द्रव्येषु प्रत्येकं क्रीमानो द्रव्यं न मवति । किंतु सद्द्रव्यमपि प्रतीतिभीववद्द्रव्यात्पृथक्पदार्थ इत्यर्थः । एवं भावस्य गुणत्व-कर्मत्विनिषेषकौ प्रयोगाविष गुणकर्माभिषानेन वाच्यौ । निर्गुणत्वं च गुणानां निष्कर्मत्वं च कर्मणां गुणादीनां पञ्चानामपि निर्गुणत्विनिष्क्रियत्व इति वचनादुच्यते । ननु न कर्म न गुणो भाव इति कमेणोपन्यस्य किमिति हेतूपन्यासे कमीतिलङ्घ्यास्य प्रथमं निर्देशः कृत इत्याह । व्यत्यय इत्यादि । तेनापीति अभावत्वेन । भावाभावे चेति । महासामान्यतिरस्करणे च कर्तव्ये इत्यर्थः । एव-मिदमपि । भावः सत्ता । भाव एव महासामान्यमेव न भवति कित्ववान्तरसामान्यमेव स्यात् । अय द्रन्यत्वं द्रन्येषु वर्तमानं भावः स्यात्तेन सत्तापि सेत्स्यतीति चेदाह । न चेति । एविमिति यथैतद्वक्तुं शक्यत इत्यर्थः । तदेवाह । न गुण इत्यादि । अत्रापीति । एवं भावस्य गुणनिषेधप्रयोगेऽपीदमपि वक्तुं शक्यते । तदेवाह भावेत्यादि । अथेह विपक्षवृत्तित्वं यत्सामान्यं विरुद्ध एक्षणं तत्कथमुपप-द्यते येनायं विरुद्धः स्यादित्याह । समानेत्यादि भावस्य वैशेषिकेण प्रतिष्ठितस्य द्रव्यादीनां पृथाभूतस्य पदार्थस्य विपक्षे। द्रव्यत्वादिकम् । सामान्यविशेषस्तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् । किमुक्तं भनति ? । भावविपक्षो ह्यमावः सामान्यविशेषरूपस्तत्रैव वृत्तिदर्शनादुपपद्यत एवं विरुद्धस्वणता । आहायितत्यादि । द्रव्यादीन्येव विविक्तपरमाणुक्षणक्षयिरुक्षणानि स्वरुक्षणानि भावो न तदातिरिक्तः कश्चन भावोऽस्तीत्यर्थः । तस्य द्रव्यादिभिन्नस्य भावस्याभावस्तद्भावस्तस्मात् । कथं पुनर्द्रव्यादि-व्यतिरिक्तो भावाख्यः पदार्थो नास्तीति चेदुच्यते। तस्य विचारभारगौरवाक्षमत्वान्। तथाहि भावः स्वयं सन् असन् वा । यद्यसन् कथं तद्योगाद्धन्ध्यामुतादेरिवापरस्य सत्त्वम् । अथ सन् तर्हि स्वतोऽन्यसचातो वेति द्वयी कल्पना । तत्र यदि स्वतः सत्त्वं स्वभावस्य तदा पदार्थानामेव स्वत एव सत्त्वं स्यादिति व्यर्थं तत्परिकल्पनम् । अथान्यसत्तातस्तर्हि तस्याप्यान्यतस्तस्याप्यन्यत इत्यनवस्था । किंच यदि स्वत एव सद्भावोऽम्युपगम्यते तदा प्रमाणं वक्तव्यम् । तत्र न तावत्प्रत्यक्षप्राह्योऽसाविति वाच्यम् । यतो न व्यक्तिदर्शनवेलायां स्वरूपेण बहिम्रीह्याकारतयाऽसौ प्रतीतिमवतरन्नुद्धाति । न हि घट-पटवस्तुद्वयप्रतिभाससमये तदैव घटादिव्यवस्थितमूर्तिभिन्नोऽभिन्नो वा भाव आभाति। तदाकारस्या-परस्य ब्राह्मतया बहिस्तत्राप्रतिभासनात् । बहिर्घोद्यावभासश्च बहिरर्थव्यवस्थाकारी नान्तराभासः । यदि त्वान्तरोऽपि प्रतिभासोऽर्थव्यवस्थाकारी स्यात्तथा सति हृदि परिवर्तमानवपुषः सुलादेरपि मति-भासाद्वहिस्तद्वचनस्या स्यात्। न चेदमनुभूयते । अथ सुखादिराकारो वाह्यरूपतया न प्रतीतो न वहि-रसौ जातिरि तर्हि न वहीरूपतया प्रतिभातीति न वहीरूपाऽम्युपगन्तव्या। एवं च बुद्धिरेव केवलं घटपटादिषु प्रतिभासमानेषु सत्सदिति तुल्यतनुराभाति न तु न्यक्तिन्यतिरिक्तं भावमुद्द्योतयति यदि तर्हि न नाह्या जातिः। अस्तिनुद्धिरापि कथमेकरूपा प्रतिभाति। नहि नहिर्निमित्तमन्तरेण एका-कारा सोत्पत्तिमती युक्ता। ननु केनोच्यते बिहीनीमत्तिनरपेक्षा जातिमतिरिति । किंतु बिहर्जातिनी निमित्तम् । बाह्याश्च व्यक्तयः काश्चिद्व जातिबुद्धेर्निमित्तम् । ननु यद्यनुगताकारा बुद्धिर्व्यक्तिनिबृन्धना

तथा सति यथा खण्डमुण्डन्यक्तिद्दीने गौगीरिति प्रतिपत्तिरुदेति न गिरिशिखरादिद्दीनेपि गौगीरि-त्येकाकारा बुद्धिरुत्पद्यते नैवं भेदाविशेषेऽपि खण्डमुण्डादिव्यक्तिषु गौगौरित्येकाकारा मति-रुदयन्ती समुपलम्यते इति ता एव तां समुपजनियतुं समर्था इत्यवसीयते। न पुनर्गिरि-गौगौरिति मतिर्देष्टेति न गिरिशिखरादयस्तन्त्रिनन्धनम् मलकीफलादिपु यथाविधानमुपयुक्तेषु न्याधिर्विरतिलक्षणं फलमुपलम्यत इति तान्येव तद्विरतौ समर्थानीत्यवसीयते न पुनस्रपुषीद्घ्यादीनि भेदाविशेषेऽपि । अथ भिन्नेषु भावेषु सत्सदिति मतिरस्ति सत्सदिति ज्ञानजनकत्वमेव च जाते रूपम् । तदसत् । तदेकत्वं घटपटादिषु किमन्यदुतानन्यत् । न तावदन्यत् । तस्याप्रतिभासनात् । नाप्यनन्यत् । एकरूपाप्रतिभासनात् । न हि घटस्य पटस्य चैकरूपं प्रतिभाति । सर्वेषां प्रतिद्रव्यं भिन्नरूपदर्शनात् । तस्मादप्रती-तेरभिन्नापि नातिर्नास्ति इति नुद्धिरेव तुल्याकारप्रतिभासा सत्प्रदिति शब्दश्च दृश्यत इति बुद्धिरेव भिद्यते । प्रत्यक्षाप्रहणे च भावस्य तत्पूर्वकत्वादनुमानप्रवृत्तेस्तद्राह्यापि जातिर्न । इत्यलं प्रपञ्चेन । सत्यिमित्यादि । एवं मन्यतेऽस्मात्त्रत्याश्रयासिद्ध एवायम् । परं येषां भावास्त्र्यं वस्त्वस्ति तेषां भावस्य द्रव्यादन्यत्वसाधनेऽयं हेतुः प्रसिद्ध एव । ततः परेषां सिद्धोऽपि सन्त्रिपसमात्रन्यापी यो हेतुर्भवति स विरुद्ध उच्यत इति निदर्शनपरमेतत् । ननु तथापि क्यं निद्र्ीनार्यत्वम् ? यतो योऽसिद्धो भवति सोऽसिद्ध एव । कथं विरुद्धाख्यो दोषो द्वितीयस्तस्य स्यादित्याह । एकिस्मिनिति । अनेकाश्च ता दोषनातयश्च तासामुपनिपातो दौकनं तस्मात् । तेनानेक्दोषनात्युपनिपातेन भेदस्य नानात्वस्य दर्शनार्थत्वादेकस्मिन्नपि हेतावसिद्धता विरुद्धताल्क्षणा दोषा बहवा भवन्तीति निदर्शनपरमेतद्विरुद्धभणनित्यर्थः । आहेत्यादि । द्रव्यत्वादि-दृष्टान्ततो यदि विरुद्धधर्मयोजना भवद्भिरत्र कियत इत्यर्थः । विरुद्धविशेषभावादिति । विशेषेण विरुद्धस्तस्य भावात् । अयमत्र भावार्थः । सर्वस्यापि हेतीर्विशेषविरुद्धधर्मयोजनायां दृष्टान्तवशेन क्रियमाणायां विरुद्धत्वमेव स्यात् । तथा ह्यनित्यः शब्दः क्रतकत्वाद्धटविदिति योऽयं भवता शुद्धाभ्युपगमस्तत्रायमप्यस्मामिर्विरुद्धो हेतुर्वक्तुं शक्यते । यथाऽयमिनत्यत्वं साधयति तथा तद्वि-परीतं पानयत्वादिकमपि साधयति । तथा ह्येवमपि वक्तु शक्यते । यथा कृतकत्वाद्घटवद्नित्य-स्तथा कृतकत्वाद्घटवत् पाक्योऽपीति । न चेदामिष्यत इति प्रेयीर्थः । नेत्यादि । विरोधे नः पाक्यत्वादे-र्घर्मस्य । अधिकृतो हेतुः कृतकत्वादिस्तेनान्वितं युक्तं यदृष्टान्तान्तरं पटादिकं तस्य बलेनैव निवृत्तेर्विरुद्धदोषस्य । एनमेवार्थं भावयति तथाहीत्यादिना । ताभिवृत्त्या विरुद्धधर्मनिवृत्त्या । इत्यं च तन्निवृत्तिः । यतो न यत्कृतकं तत्सर्वे पाकमयं भवति यथा पट इति । अस्तु तिर्ह पटवत्तन्तुमयोऽपि दाब्द इति । यदि पटेऽप्युपन्यस्ते पटगत्तनतुमयत्वादिविरुद्धधर्मीपादानं करोति तदा ल्युडादिकमपरम् । सत्तासंबन्धेन द्रव्यगुणकर्मस्वेव सत्प्रत्ययः प्रवर्तते । सामान्य-सम्वायिक्शेषेष्वपि यद्यपि सत्प्रत्योऽस्ति तथापि स गौणः । न तु महासामान्यवशात् । किंतु

त्रिष्वेव तद्वशात्म प्रत्ययो मुख्यः। अथ यथा गौणोऽपि तेषु सःप्रत्ययः प्रवर्तते एवं द्रव्यगुणकर्म-स्विप भविष्यति किं सत्तासंबन्धादम्युपगम्यते ? । सत्यम् । मुख्यो हार्थो यदा सत्प्रत्ययवानम्यु-पगतो भवति तदा गौणप्रत्ययवान्सिध्येन्नान्यथेति । यथाहि सिंहाख्ये वस्तुनि मुख्ये सित तद्गुणेऽ ध्यारोपो माणवके सिंहाध्यारोपो युक्तो नान्यथेति । अथ'तर्हि सामान्यसमवायविशेषेप्वपि सामा-न्यवशादेव सत्प्रत्ययः किमिति नेष्यते ? । नैवम् । सामान्येऽपरसामान्यायोगात् । अनवस्थादोषप्रस-ङ्वात् । तथाहि सामान्ये येन सामान्येन सत्प्रत्ययस्तद्पि सत्प्रत्ययविषयं तत्तस्तत्राप्यन्येन सत्प्रत्ययः तत्राप्यन्येनेत्यनवस्था । तथा समवायेऽपि । समवायस्यैकत्वात्समवाये सामान्ययोजकस्यापरसमवाय-स्याभावात्कथं सामान्यवशात्सतप्रत्ययः। विशेषेष्वपि न सामान्यसंबन्धे।ऽस्ति । समानाना हि भावः सामान्यम् । तच साधारणं रूपम् । विशेषाणां च विसदृश्रूपत्वात्कथं ते ममानरूपा भवितुमहिन्ति । विशेषत्वायोगप्रसङ्गात् । विशेषेषु सत्तासंबन्धे तेषां समानरूपत्यात्संशयो-त्पत्तौ निर्णयार्थमन्यो विशेषः । तत्राप्यन्यसंबन्धे सति संशयविषयत्वादन्यो निर्णयार्थं विशेषो वाच्य इत्यत्राप्यनवस्थैव प्रसज्यते। इति न सामान्यस्य तेप्विप योग इति । तस्माद्गौण एव सत्प्र-त्ययः सामान्यसमवायविद्रोपेष्वित्यलं प्रसङ्गन । विस्तरार्थिना तु व्योमटीकादि निरीक्षणीयम् । प्रकृतमनुश्चियते । तथा हीत्यादि । अयं प्रयोगार्थः । यथा द्रव्यत्वं नवसु द्रव्येषु वर्तमानमपि न सत्प्रत्ययकर्तृ एवं भावे। उप्येकैकस्मिन्द्रव्ये वर्तमानो न सत्प्रत्ययकर्तेति । अथ द्रव्यत्वं सत्प्रत्ययकर्तृ स्यात् नतस्तद्धलेन भावोऽपि सत्प्रत्ययकर्ता स्यादित्याह् । न चेति । न सत्प्रत्ययकर्तृ न सद्बुद्धचुत्पादकम् । एवमिति । गुणकर्मणोर्भावौ तौ च तौ हेत् च तयोरिप विषये वाच्यम । यथा न सत्प्रत्ययकर्ता भावो गुणेषु भावात् गुणत्ववत् तथा क्रिस् भावात्कर्मत्ववत् । न गुणत्वं कर्मत्वं च सत्प्रत्ययकर्तृ । गुणप्रत्ययकर्मप्रत्ययकर्तृत्वादिति । उभयत्रेति । द्रव्यादिनिषेघेऽसत्प्रत्ययकर्तृत्वे च गमकत्वादित्यर्थः । आक्षेपेत्यादि । आहायम सिद्धान विशिप्यत इत्याद्युक्तावत्र बहु वक्तव्यमित्येतत्पर्यन्तौ सर्वे द्रष्टव्यौ ॥

सांप्रतिमत्यादि ॥ तत्रेत्येवं सित । तत्र साधम्येंणेति । तत्र तयोः साधम्येवैधम्येदृष्टान्तामासयोर्मध्ये । माधनं चामौ धर्मश्च साधनधर्मः । क इत्याह । हेतु रिति । वाऽहितेत्यादि । आहिताग्निप्रभृतिषु शब्देषु विकल्पेन वहुन्नीहौ पूर्वनिपातो भवतीत्यर्थः । अथायं तत्र न दृश्यते । अतस्तदृवस्थमेव प्रेयीमित्याह । आहितेत्यादि । विकल्पवृत्तोरिति । पूर्वनिपातस्य विकल्पेन प्रवर्तनादित्यर्थ ।
मध्यपदृश्लोपि तृतीयातत्पुरुषं के विद्विद्वधित तानेवाह । अन्ये त्वित्यादि । न चैतदिति । प्राचीने
उत्तरे सित नातिश्लिष्टमिद् व्याख्यानिमत्यर्थः । एविमिति । साध्यं च उभौ च साध्यसाधनरूपौ
साध्योभये । समासे सत्युभयेति व्यवतिष्ठते । उभः स्वद्ववचने इति वचनात् । सूत्रस्य
चायपर्थः । उम इति प्रयुज्यते स्वद्विवचन एव स्वद्विवचनाभावे उभय इत्येव प्रयुज्येत । ततः
साध्योभये धर्मा असिद्धा ययोर्द्दशन्तयोस्तौ । तथा तयोरिप भावनीयिमिति समासादिकम् ।

अवसरः प्रस्तावस्तं प्राप्तः अवसरो वा प्राप्तो यस्येति विग्रहः । निर्दिश्यत इति । उदाहरणामिति शेषः । अय यदि साध्रम्येद्दछान्तोऽगमकः संनातस्तर्हि वैधर्म्यदृद्दछान्तोऽनित्यत्वाभावेन भवत्येवामूर्तत्वम् । यथा घटो न च तथा शब्दस्तस्मित्रित्य इति साध्यसिद्धय उपादीयतामन्वयव्यतिरेकयोरन्यतरेण साध्यसिद्धेरिति चेदाह । एतदाभासानामिति । साधर्म्यदृष्टान्ताभासानामित्यर्थः । अथ यदि साधर्म्यासिद्धोऽयं तथाप्याभासता कथमस्येत्याह । अयं चेति । साध्यासाधने च ते धर्मी च ताम्यामनुयुक्तः स तथा । इह इति प्रस्तुतप्रयोगे । अन्तयं पर्यन्तभूतं तच तत्कारणं च परमा-ण्वास्त्यमन्त्यकारणं तस्य भावस्तत्त्वं तेन । अयमत्र भावार्थः । कार्ये समवायिकारणपूर्वकं तत्कारणमप्यन्यसमवायिकारणपूर्वकामिति यावदाद्यं द्वचणुकरूपं कार्यं तदिप सम्वायिकारण-नन्यमिति तज्जनकं परमाण्वास्त्यमेवान्त्यं कारणम् । तच्च नित्यम् । अन्यथा सर्वस्य कार्यस्य विनाशे समवायिकारणाभावात्पुनः कार्यस्योत्पत्तिर्न स्यादिति नित्यपरमाणुकारणैद्वर्चणुकादिप्रक्रमेण कार्यमा-रम्यते । तस्मादन्त्यकारणत्वेन नित्या अणव इति । अथ परमाणुनामयोगिभिः प्रत्यक्षेणा-अहणात्कथं तन्मूर्तत्वं निश्चीयत इत्याह । मूर्तत्वं चेति । मूर्त यत्तत्कार्य ्परमाणुनिष्पन्नघटादिनास्योपल्रब्धेदेशेनात् । तथा चोक्तं परमाणुल्क्षणं यथा—कारणमेव तदन्त्यं नित्यो मृतिश्च भवति परमाणुः । एकरसवर्णगन्धो द्विस्पर्शः कार्यछिङ्गश्च इति । स्पर्शद्वयं चाविरुद्धमेकत्राणौ भवतीति । तद्मृतित्वमतीतेरिति । तस्या बुद्धेरमूर्तत्वं तस्य प्रतीते-रनाघात् । विद्यमानोभयासिद्ध इति । उमी धर्मावसिद्धौ यत्र उभाम्यां वा धर्माभ्यामसिद्धस्ततो विद्यमानश्चासानुभयासिद्धश्च स तथा। यद्वा दृष्टान्तर्वार्मिणि विद्यमाने वस्तुभूते सत्युभयमसिद्धं यत्रेति बहुत्रीहिः । तत्र घटवदिति । तत्रेति सदसतोरुभयोर्मध्ये । अत्रेति घटदृष्टान्ते । नन्वयमिति । आकाशास्त्रः कयं पुनरसौ सांस्यस्य बौद्धं प्रत्युभयासिद्धतत्र ह्युभयर्थमसद्भावादित्याह । तथा इति । बौद्धस्यालोकतमसी एवाकाशं नेतरत्ततोन्यस्याकाशधर्मिणोऽभावात्कि नित्यत्वामूर्तत्वधर्मचिन्तया कृत्यम् ! सति घर्मेणि धर्माचन्तनं युक्तमिति मन्यते । अनन्वयः इत्यादि । यद्यपि प्रन्यान्तरे रागादिमानयं पुमान् वक्तृत्वादिषु पुरुषवत् इत्ययं वक्तृत्वरागादिमत्त्वयोः सत्त्वमात्रस्येष्टपुरुषे सिद्धत्वात् न्याप्त्यसिद्धेश्चानन्वयो दृष्टान्तदोषो उक्तः । अनित्यः शन्दः कृतकत्वाद्धटवदित्येवं रूपश्च भिन्नो दृष्टान्तदोषोऽप्रदर्शितान्वय उक्तस्तयाप्यत्रानन्वयाप्रदर्शितान्वययोरेक्यं विविक्षितिमिति लक्ष्यते । अमदिश्वितान्वय इत्यर्थ इति पर्यायप्रदानात् । न तु वीप्सयेति । गुणेन कृतकत्वा-दिना न्याप्तिरिह वीप्सा तया। अथ च किल यद्यदिति वीप्सया यदित्यं तत्सर्वमित्येवं वा न्याप्तिः प्रत्याय्या नान्यथा । एवं सतीत्यादि । आश्रयो घटस्तत्राश्रयिणौ कृतकत्वानित्यत्वाख्यौ धर्मौ तयोर्भावमात्रं सत्तामात्रम् । तस्याभिधानार्थम् । अन्यत्रेति अयोगान्तरे । कार्यहेतुप्रयोगे महानसे धूमवत्त्वमग्निमत्त्वं च दृष्टमित्येवमाश्रयाश्रायभावंमात्रप्रदर्शने व्यभिचारोऽपि संभवति । यतो महानसे कदााचिद्विहि-धर्मयोस्पयोरिष सद्भावः । कदाचिद्भूमरहितवह्नेरेव । कदाचिद्भुभयोरभावोऽपि । ततो व्याप्तिप्रदर्शन-

मन्तरेण दृष्टान्ते साध्यहेत्वोः संभवमात्रे प्रदर्श्यमाने महानसे कदाचिदुभयाभावोऽपि दृश्यत इत्युभयविकलमहानसवत्साध्याभावमपि कदाचित्र्रातिपाँचेतेति । अन्ये त्विद दूषणं नानुमन्यन्ते । सर्वशास्त्रेष्वेवं प्रयोगदर्शनात् । न च प्रतिवादिवचः स्वातन्त्र्येण प्रमाणम् । किं तर्हि ?। प्रमाणान्त-रानुगृहीतम् । ततश्च यदि प्रत्यक्षादिसिद्धाऽस्ति व्याप्तिस्तदाऽनित्यः शब्दः कृतकत्वा-द्धटवदित्येवमपि प्रतीयते । अथ न प्रत्यक्षादिसिद्धा तदा वीप्सासिद्धप्रहणाभ्यामपि न प्रतीयते । सिद्धानुवादार्थं हि दृष्टान्तवचो न त्वसिद्धविधायकमिति । साधर्म्यप्रयोगे हि साधनधर्मौ दर्शितः । एतदेवाह प्रागित्यादि । न्यायमुद्रेति न्यायमर्यादोह्णड् मनमित्यर्थः । अनेन पदेनैतदाह । कृतकत्वं वस्तुनोऽनित्यत्वस्वभावमित्येवं येन नावगतं तं प्रति यदनित्यं तत्कृतकिमत्येवं क्रियमाणेऽनित्यत्वानुवादिनः कृतकत्वादिनत्यत्वप्रतीतिन स्यादित्येवं दोषः प्रकृतेऽ-नुषज्यते । येन च कृतकत्वमनित्यत्वस्वभावमेवेति विज्ञातं तं प्रति यद्यपि प्रकृते न्यायमुद्रा-न्यतिक्रमदोषाद्न्यो दोषो नोत्पद्यते तथाऽपि तं प्रत्यप्यन्यत्र न्यभिचारः स्यात् । एतदेवाह अन्य-त्रेत्यादि । विपरीतव्याप्तिकरणे हि विद्युदादिना व्यभिचारः प्रस्क्यते । कथमित्याह । अनित्या-नामपीत्यादि । एतदुक्तं भवति । इहान्वयप्रयोगहेतुसत्त्वे साध्यसत्त्वोपदर्शने कियमाणे प्रयत्ना-नन्तर्रायकमनित्यमेव भवतीत्ययोगव्यवच्छेद्तयाऽवधारणार्थे गम्यमाने सति व्यभिचारो न स्यात्। साध्यसत्त्वे च हेतुसत्त्वे उपदृश्यमानेऽन्ययोगव्यवच्छेदतयाऽवधारणार्थो गम्यते । यथा यदनित्यं तत्प्रयत्नानन्तरीयकमेवेत्ययं चार्थो व्यभिचार्येव । यतोऽनित्यं प्रयत्नानन्तरीयकं घटाद्यप्रयत्नानन्त-रीयकं विद्युदादि चेत्युभयस्वभावमस्य नित्यं भवति । तस्मादन्वय योगे हेतुसत्त्वे साध्यसत्त्वं दर्श-नीयमिति । तत्रेति पञ्चमु मध्ये । आक्षेपेत्यादि । वहुत्रीहौ निष्ठान्तं पूर्व निपततीत्यादिकौ । एवं मिति । उभाववयवी साध्यसाधनरूपी यस्य साध्यसाधनसमुदायस्यासावुभयः। साधनं च उभयश्च तौ साधनोभयौ तावन्यावृत्तौ यकभ्यां तौ तथा तयोः। यद्वा साधनन्यावृत्तश्चौभयान्यावृत्तश्चोति समस्यान्यावृत्तदाव्दस्य लोपः । साधनमन्यावृत्तमस्मादित्यादिना समासकरणं वक्तन्यमित्यर्थः । अथ यदि वैधर्म्यदृष्टान्तोऽगमक्स्तर्हि साधर्म्यदृष्टान्तेन यद्मूर्तं तन्नित्यं दृष्टं यथाकाशमित्येवं साध्य-सिद्धिः कियतामित्याह वैधम्पेत्यादि । अथात्रामासता कथम् । यावता वैधम्पेदष्टान्तोऽपि साक्षा-त्किमिति नेप्यत इत्याह अयं चेति । उभी च तौ धर्मी चोभयधर्मी । साध्यं च साधनं च साध्य-साधने ते च ते उभयधर्मी च ताम्यां विकलः । यत उक्तमित्यतोऽग्रे यत्र दृष्टान्त इति रोषः । इत्यादीत्यतोऽये स वैधर्म्यदृष्टान्त इति शेषः । अथायमपि साध्यसाधनधर्माविकलः स्यादित्याह न चायमिति । आहेत्यादि किमर्थमित्यतोऽये आदावुक्त इति शेषः । तस्येति साधर्म्यप्रयोगस्य । हेतुसत्त्वे साध्यसत्त्वमन्वयस्तत्प्रधानात् अन्वयस्य चेति । साधनधर्मः पुरःसरो यत्र साध्यधर्मो-भारणे तच तत्साध्यधर्मस्योचारणं च तदेव रूपं यस्यान्वयस्य स तथा तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् । किमुक्तं भवति १। साध्येन न्याप्तो हेतुर्देशीनीयः साधर्म्यप्रयोगे अते। यः प्रागुचार्यते

साधनधर्मस्तद्विकल एव साधर्म्यदृष्टान्तामासेष्वादौ वक्तुं युज्यते । वैधर्म्यप्रयोगे तु नाय न्याय इत्याह व्यतिरेकेत्यादि । उमयोः साध्यसाधनयोर्व्यावृत्ती रूपं यस्य स तथा। यद्यप्येवं वैधर्म्यप्रयोगस्तयाप्यत्र साधनाव्यावृत्तदृष्टान्त आदै। किमिति नोक्त इत्याह साध्याभावे चेति । अयमर्थः वैधर्म्यप्रयोगे साध्यामावे हेतारमावः क्रियते अतो दृष्टान्तोऽप्यत्र साध्या-न्यावृत्त एवादौ वक्तुं युज्यते न साधनान्यावृत्त इति । प्रयोगः पूर्ववदेवेति । नित्यः शव्दोऽमूर्त-त्वादित्येवंरूपा साध्यसाघनयोः प्रयुक्तिरित्यर्थः । अथेह कर्म किं पुण्यपापरूपं गृह्यतेऽन्यद्वेत्याह तचेति । उभयेत्यादि । आकाशवादिनं प्रति नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वादाकाशवदिति साधर्म्यप्रयोगः सम्यगेव। यदा तु नित्यत्वाभावे न भवत्येवामूर्तत्वं यथाऽऽकाश इति वदोभयाच्यावृत्त इति । अथात्र यदमूर्त तिन्नत्यं दृष्टं यथा परमाण्वादीति साधर्म्यदृष्टान्तं प्रदृश्यं यिन्नत्यं न भवति तद्मूर्ते यथाका-शामिति वैधर्म्यदृष्टान्तो वक्तुं युज्यत इति तदाह नित्यत्वेत्यादि । अथ परमाणावमूर्तत्वस्याभावा त्कथमिदं संगच्छत इति चेदुच्यते । न पारिभाषिकममूर्तत्व याद्यं किंतु लोकरूट्याऽमूर्तत्वं चक्षुषा-Sदृश्यत्वमाश्रित्योक्तमिद्मिति संमान्यते । अव्यतिरेक इत्यादि । इहाप्यनिद्शितव्यतिरेक इत्यर्थ इति पर्यायप्रदानादप्रदर्शितन्यतिरेको ये। ग्रन्थान्तरे उक्तो यथा नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वाद्घटवदिति तस्यात्रैवान्तर्भावं मन्यत इति छक्ष्यते । यत्र विनेति । यत्र प्रयोगे नित्यत्वादिसाधके नित्यः शब्दोऽमूर्तत्वादिति प्रभण्य यद्नित्यं तन्मूर्तं दृष्टमित्येवं साध्यसाधननिवृत्तिमक्टत्वैव घटेऽनित्यत्वं मूर्तत्वं च दृष्टामिति साध्यसाघनाभावमात्रं द्शीयति यदा तदाऽव्यतिरेक उच्यते । अथैवमापि भवतु को दोषः स्यादित्याह इत्यं हीति । इत्यं ह्यनिदर्शितन्यतिरेकः । एकत्रेति घटादौ । अभिधेयमात्रं साध्यसाधनयोर्भावप्रदर्शनमात्रम् । तस्याभिधानात् प्रतिपादनात् । वैधर्म्याप्रतिपादनं च यद्नित्यं तन्मूर्तं दृष्टमित्याद्यनुचारणेन कृत्वाऽर्थाः पत्त्यादिना गम्यत्वे साध्यसाधननिवृत्तेरित्यर्थः। इह हि व्यतिरेक्त्वाक्यमनुत्त्वेव वैधर्म्थदृष्टान्तो-ऽसादृश्यमात्रेण साधक उपन्यस्तो न च तथा गमको भवतीति इष्टार्थासाधकत्वमतः स्वयमदुष्टोऽपि वक्तुरपराधाद्वुष्टः । साधने च वक्तुरपि दोषाश्चिन्त्यन्ते । साध्यामावे सार्धना-भावोपदर्शनं व्यतिरेक उच्यते । प्रस्तुतप्रयोग एवेति । नित्यः शब्दोऽमूर्तित्वादिति प्रतिझाहेतुः स्वरूपे । तथाविधः साध्यसाघनानुगतो योऽसौ साधर्म्यदृष्टान्त आकाशादिकस्तेन युक्तो यदा यन्मूर्तत्वं तद्वित्यमिति साधनामावे साध्याभावं दर्शयति तदा विपरीतव्यतिरेकः । इह वैधर्म्य-प्रयोगे साध्याभावे साधनाभावे।पद्दीने व्यभिचारी न भवति । साधनाभावे च साध्याभावे च साधनायावोपद्रीने व्यभिचार एव । तथाहि यैन्मूर्ते तद्नित्यमित्युक्ते परमाणुना व्यभिचारः । स हि मूर्तोऽथ च नित्य एवेति । तथाऽनित्यत्वसाधकतैधर्म्यप्रयोगेऽपि साधनाभावपूर्वकॅ साघ्यामावे प्रदर्श्यमाने व्यमिचार एवेति प्रश्नपूर्वके वक्तुमाह । आहेत्यादि । एवमपीति व्यतिरेक-प्रयोगे साधनामावे साध्यामावोपदरीने कियमाणे इत्यर्थः । विद्युदादौ व्यमिचार इति विद्युदादी-

नामप्रयत्नानन्तरीयकाणामप्यनित्यत्वादिति भावः । आभासत्वादेवेति । पक्षादिसादृश्यादेव । न तु सम्यक्पक्षादित्वेन । अग्रमर्थः । साध्यसिद्धचर्थमेते उपादीयन्ते । तदकरणात्तच तत्स्थान-प्रयुक्तत्वात्पक्षादीनामाभासात् । अत एव चैषां न साधनत्विभिति । यदि दूषणस्यावसरस्तर्छु-च्यतामित्याइ । तचेति । दृषणातिक्रमेण च तदाभासस्याप्यतिक्रमो द्रष्टव्यः । आत्मप्रत्याय-नार्थमित्यात्माववेशधार्थम् । अय प्रत्यक्षानुमाने इत्थेवमेकविभक्तिनिर्देशोऽस्वित्याह् । असमा-सेत्यादि । भिन्नश्रासी विषयश्च तस्य ज्ञापनार्थम् । एतेन प्रत्यक्षानुमानविषये संख्यालक्षणा-गोचरफलविषयायाश्चतुर्विधाया विप्रतिपत्तेर्भध्ये । गोचरविप्रतिपत्ति निराकरोति । गोचरश्च विषय उच्यते । तथाहि कैश्चिनमीमांसकादिभिः प्रत्यक्षस्य सामान्यविशेषौ द्वावि विषयौ काल्पतौ अनुमानस्य सामान्यं विषयो न विशेषः । नैयायिकवैशेषिकैस्तु परस्परविभक्तौ सामान्यविशेषौ द्वयोरि । सांख्येस्तु द्वयोरिप सामान्यं विषय इष्टक्षेगुण्यरूपस्य सामान्यस्याम्युपगमात् । भूतचतुः ष्टयं प्रमाणभूमिरिति च चार्वाकैः । इत्येवंविधा विप्रतिपत्तिः प्रत्यक्षादिविषये तन्निराकरणार्थमसमास-करणम् । भिन्नविषयत्वमेवाह् । स्वलक्षणेत्यादि । लक्ष्यते तदन्यव्यपोहेनावधार्यते तत्राग्न्यादिक-मनेने। णात्वादिनेति रक्षणं वस्तुनोऽसाधारणं रूपम् । ततः स्वं च तहःक्षणं चेति स्वरुक्ष-णम् । यद्वा स्वशब्देनेह् वस्त्विभघीयते ततः स्वस्य वस्तुनो स्व्रः एवस्थणिति । तद्विपयो गोचरो यस्य प्रस्यक्षस्य तत्तथा । तथा चोक्तम् । तस्य विषयः स्वलक्षणं तदेव परमार्थमदिति । अयम्त्र भावार्थः । वस्तुनः सामान्यासाधारणतया द्वैविध्यं संभवति । तत्र एकक्षणावस्थायि वस्त्वसाधारणरूपं सजातीयेतरन्यावृत्तं याह्यम् । गृहीतसंतानश्च प्रत्यक्षपृष्ठमाविनो विकल्पस्याध्यवसेयः । प्रापणीयश्च प्रत्यक्षस्य संतान एव । क्षणस्य प्रापयितुमराक्यत्वात्संतानराव्देन चाव्यक्तः गृहीतवस्तुनः सदशापरापरक्षणप्रवन्य उच्यते । इतरच यत्सामान्यं साधारणं विकल्पविज्ञा-नावभासि वस्त्नो रूपं तदनुमानस्य विषयोऽत एवाह । सामान्येत्यादि । सामान्यं साधारणं रूक्षणं रूपं विषये। यस्य तत्तथा । तथाहि लिङ्गदर्शनादनियन्य।वृत्तमियमात्रमेव तार्णवादिभेदराहितं सकल्विह्मसाधारणं रूपं विहरत्रास्तीत्येवंरूपे ज्ञाने प्रमातुः प्रतिभासत इति सामान्यमेवानु-मानस्य ग्राह्मम् । स्वसंवेदनप्रत्यक्षसिद्धमेव चानुमानज्ञानप्रतिभासिनोऽर्थस्य साधारणरूपत्वमिति । तयाऽनुमानस्याध्यवसेयः प्रापणीयश्च स्वलक्षरूप एवार्थः । तथाहि लिङ्गदर्शनाची मया षह्मिगृहीतः स एवायं दृश्यत इति स्वलक्षणमेवाध्यवस्यति । तदेव च प्रथमाक्षसंनिपाते प्राप्नोतीति । एतेन च द्विनिधो हि निषयः प्रमाणस्य ग्राह्यश्च यदाकार उत्पद्यते प्रापणीयश्च यमध्यवस्यति । अन्यो हि बाह्यो विषयोऽन्यश्चाध्यवसेय इत्याविभीवितम् । संख्या-नियममोहित एतेन संस्याविप्रातिपत्तिं निराकरोति । अस्ति चात्र संस्थाविप्रतिपत्तिः । संयाहि । मीमांसकाः प्रत्यसानुमानदान्दोपमानाधीपत्त्यभावलक्षणानि षद् प्रमाणानि मध्यन्ते ।

नैयायिकाः प्रत्यक्षानुमानशब्दोपमानळक्षणानि चत्वारि । प्रत्यक्षानुमानशाब्दळक्षणानि त्रीणि वैरोषिकाः । एतान्येव सांख्याः । चार्वाकास्तु प्रत्यक्षमेकेकम् । इत्येतन्त्रिरासेन प्राह् । द्वे एव ममाण इति । शेषममाणानामिति शब्दादीनाम् । अञ्जैवेति । अनयोरेव मध्ये । अय यद्य-न्तर्मच्येऽन्तर्मावोऽन्येषां तर्हि स यथा मवति तथा दश्यंतामित्याह । अन्तर्भावश्चेति । अयमर्थः । प्रत्यक्षानुमानन्यतिरिक्तप्रमाणानां यदि सत्यार्थोप्रापकत्वं तदाऽनयेरिवान्तर्भावो विज्ञेयः । अथा-र्थाप्राप्यकारीणि तदाऽप्रमाणान्येव तानि । संदर्शितार्थप्रापकं हि प्रमाणं स्यादिति भावः । प्रत्य-क्षानुमाने च नियतार्थद्शीकत्वात्प्रमाणे एव । तथाहि प्रत्यक्षं सजातीयेतरन्यावृत्त संतानाख्यं नियतमर्थं दर्शयति । अनुमानं तु लिङ्गसंबद्धं नियतमर्थं विजातीयव्यावृत्तं सजातीयानुगतं संतानाख्यं दर्शयति । शान्दादिकं त्वनियतार्थदर्शकम् । नद्यास्तीरे गुडशकटं पर्यस्तं घावत घावत डिम्मकाः इत्यादिविप्रतारकपुरुषवचनश्रवणात्प्रवृत्तानां मुग्धमतीनां डिम्मकानां क्ट्राचिन्नियतार्थाप्राप्तेरिति । अत एते नियतार्थदर्शकत्वात्प्रमाणे नैतद्वचितिरिक्तं शाब्दादि नियतार्थानुपद्शेकत्वादित्यादिचको यन्यान्तराह्नेदितन्यः । नन्विह् प्रत्यक्षमनुमानं चेति वचनादेव द्वित्वं छञ्चं किं द्वियहणेन ? । उच्यते । द्विविधमेव प्रमाणमित्यवधारणार्थम् । तेनैकविधं चार्वाका-भिहितं त्रिचतुष्प्रकारं च वैशेषिकाद्यभिहितं निरस्तं स्यात् । असित तु द्विग्रहणे एवकारा-मावात्प्रत्यक्षानुमाने तावत्प्रमाणेऽन्यान्यिप प्रमाणानि भवन्तीति स्यादाशङ्का । तत्रेति । निर्धार-णार्थ इति । तत्र तयोः प्रत्यक्षानुमानयोर्भध्ये प्रत्यक्षजात्या प्रत्यक्षं निर्धार्यते । प्रत्यक्षाणां च वहुत्वाज्जातित्वं विज्ञेयम् । अनेन च ल्क्ष्यलक्षणिवभागेन लक्षणिवप्रतिपात्तं निराकरोति अस्ति चात्र विप्रतिपत्तिः । तथाहि मीमांसकाद्य एवमाहुः । निर्विकल्पकं यथा प्रत्यक्षं तथा जात्यादियोजनासहितमपि प्रत्यक्षम् । उपदर्शितार्थस्य प्रापकत्वात् । अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं प्रथमं निर्विकलपकं बालमूकादिविज्ञानसदृशं शुद्धवस्तुजम् । ततः परं पुनर्वस्तुधर्मेर्जात्यादिभिर्यथा । वृद्धचावसीयते सापि प्रत्यक्षत्वेन संमतेति । तत्र प्रथमाक्षसंनिपाते विकल्परहितमर्थं दर्शनमालोचनाज्ञानमुच्यते । शुद्धवस्तुजं च तत् । जात्यादिधर्भयोजनारहितवस्तुन उत्पन्नत्वात् । तथा वैयाकरणा अथाऽऽहुः—वाचकसंसृष्टं वाच्यमिन्द्रियज्ञाने प्रतिभासते तेन शब्दसंयोजना भवत्यत इन्द्रियविज्ञानं सविकल्पकम् । तथा नैयायिकादीना सविकल्पकं प्रत्यक्षमिति कल्पनापोढग्रहणेन निराकरोति । अधुनाऽवयवन्याख्यामाह । तन्नेवे-त्यादि । तत्रैवं सति प्रतिगतमाश्रितमसं प्रत्यक्षम् । अथाक्षमसं प्रति प्रत्यक्षमित्यन्ययी-भावः कस्मान्न प्रदर्श्यते येनाऽयं समास उच्यते स नपुंसकिन्द्रं स्यादिति नपुंसकिन्द्रज्ञतः स्यात्प्रत्यक्षशब्दस्य । ततश्च प्रत्यक्षा बुद्धिः प्रत्यक्षो घट इति न स्यादिद्मेव स्यात्प्रत्यक्षं ज्ञानं प्रत्यक्षं कुंढं चेत्यतोऽत्यादयः कान्ताद्यर्थे द्वितीययेत्यत्यादिसमासे सर्विछिङ्कता भवत्यते।ऽत्यादि-समासं तत्पुरुषास्यं दर्शितवान् । अथ तत्पुरुषपक्षेऽप्यक्षश्राब्दस्य नपुंसकिक्षःत्वात्परवाञ्चिद्धः

द्वन्द्रतत्पुरुषयोरिति परविछङ्गतायां नपुंसकिङ्गप्राप्तिरूपस्तदवस्थो दोषः स्यादिति चेदुच्यते। प्राप्ताऽऽपन्ना लिंगेति समासेषु परविद्यगता प्रतिषेधादभिष्ठेयविद्यन्तिक्षाती सर्वेलिंगः प्रत्यक्षशब्दः। सिद्धः । अथ कल्पनापोढमित्यत्रापोढकल्पनमिति वहुत्रीहौ स्यादित्याह समासाक्षेपेत्यादि । बहुत्रीहैं। निष्ठान्तं पूर्वं निपततीत्यादिकावित्यर्थः । अघुना तृतीयापञ्चमीतत्पुरुषं दर्शयित कल्पनयेत्यादिना । अत्र तृतीया पक्षैकधर्मिणि निष्ठा । पञ्चमीपक्षे कर्तरीति बोद्धन्यम् । तस्यैव कल्पनारहितस्य वस्तुनः स्वरूपनिर्देशो यच्छब्देनोच्यते एवंभृतं चेति विकल्पनारहितम् । अर्थ एव स्वलक्षणम् । तदिप अर्थस्वरूपित्यर्थः । निह ज्ञानक्षणगृहीतस्य स्वलक्षणस्यापि कााचित्करुपनास्तीति मन्यते । निर्विषयमपीति स्वप्नादौ निर्गीचरमपीत्यर्थः । सा चेत्यर्थः । रूपादाविति । रूप्यत इति रूपं दृश्यं घटादिवस्तु तदेवादिर्यस्य गन्धादेस्तत्तथा तस्मिन् । इह स्पर्शनरसनद्राणचक्षुःश्रोत्रेन्द्रियपञ्चकभेदात्पञ्चषा प्रत्यक्षं समुत्पद्यते । तत्र रूपग्रहणेन स्वजनप्रसिद्धं चाक्षुषं प्रत्यक्षमाह । आदिग्रहणेन शेषोन्द्रियप्रत्यक्षाण्यपीति भावः । नामजात्या-दीत्यादि । पञ्चस्विप कल्पनासु द्रव्ये सत्यिप यद्यत्राधिक्येन प्रसिद्धं तत्तेनैव जात्यादिना व्यप-देशमहीत तत्र तस्यैवाधिक्याद्रव्यस्य च गौणत्वादिति । कुतः कारणात्पुनर्नामादिकरूपनारहितं ज्ञानं प्रत्यक्षमिष्यते इत्याह । शब्दरहितेत्यादि । शब्देन नामनात्यादिमतो वाचकेन डित्यादिना रहितं स्वरुक्षणं पुरुषगवादिकं हेतुर्यस्य प्रत्यक्षस्य तत्तथा । तस्य भावस्तत्वं तस्मात् । अथ शब्द-रहितस्वलक्षणहेतुकं प्रत्यक्षं कुतः सिद्धमित्याह । उक्तं चेत्यादि । यथाहि वह्नौ घृमो जन्यजनक-संवन्धसगद्ध उत्तरभावेन मवति एवं नार्थे जन्यजनकसंबंधसंबद्धा शब्दा उत्तरभावेन सन्ति।एतेन तदुत्पत्तिसंबन्धः समर्थयोनीस्तीत्याचष्टे । स एवार्थ आत्मा येषां शब्दानां ते तदात्मानः अनेन तादात्म्यसंबन्धोऽपि नास्तीत्याह । तस्मिनिति । अर्थे प्रतिभासमाने प्रत्यक्षेण परिच्छिद्यमाने प्रतिभासरन् प्रदीप्यरन् शब्दा इति । अयमभिप्रायः । द्विविधा हि संबन्धः सौगतानां तादात्म्य-लक्षणस्तदुत्पत्तिलक्षणश्च । तत्र तादात्म्यलक्षणो वृक्षत्विद्दापात्वयोरिव । तदुत्पत्तिलक्षण-स्त्विश्चिम्योरिव । शब्दार्थयोर्द्विविधोऽपि संबन्धोऽपि न घटते । तथाहि न तावत्तादात्म्य-लक्षणः । तादातम्ये हि शब्दार्थयोः शब्दो वा स्यादर्थो वा न द्वयम् तथा शब्दार्थयोस्तादात्म्ये क्षुरि-कामोद्कादिशब्दोचारणे मुखपाटनपूरणादिप्रसंगो न च दृश्यते । तदुत्पत्तिस्क्षणोऽपि न घटते । यतः केयं तदुत्पत्तिनीम ? । किं शब्दाद्थींत्पत्तिरथींद्वा शब्दोत्पत्तिः ? । यदि शब्दाद्थींत्पत्तिः स्यात्तदा विश्वमदिरदं स्याद्धिरण्यादिशब्दोचारणादेव तदुत्पत्तेः । नाप्यर्थाच्छब्दोत्पत्तिस्ताल्वादि-कारणकञ्जपात्तदुत्पत्तेर्दरीनात् । किंच ये किञातीता रामरावणाद्योर्थास्तेषामिदानीमभावात्कथ रामरावणादिकः शब्दोर्थमन्तरेण प्रवर्तितुमर्हति । तस्माद्र्थं शब्दस्य न कथंचनापि संबन्धोऽस्तीति न शब्दाकारो विज्ञाने प्रतिमासते । तथा योऽपि चार्थेन विवक्षा जन्यते विवक्षया च शब्द इति । विवक्षया कार्यकारणभावः शब्दार्थयोरम्युपगतः सोऽ्पि संन्यवहारार्थं न तु तत्त्वतः । त्रतः शब्दार्थयोः

संत्रन्याभावाज्ज्ञाने गृह्यमाणेऽर्थे राञ्दाकारस्य ज्ञानेऽप्रतिभासनांत्रिर्विकल्पकमेव प्रत्यक्षं प्रमाणम् । प्रत्यसपृष्ठभावी तु विकल्पो गृहीतमाहित्वादप्रमाणम्। तथा हि । प्रत्यक्षपरिच्छित्र एवार्थो विकल्पेन विकल्प्यतेऽतो गृहीतप्राही । परं यत्रार्थे प्रत्यक्षपृष्ठभावी विकल्प उत्पद्यते तत्रैव प्रत्यक्षस्य प्रामाण्यमिति विज्ञेयम् । तत्ववृत्तिरियम् । व्यवहारस्त्वेवम् । यथा रूपमात्रग्राहीन्द्रियज्ञानमुत्पद्यते । तेन च रूपसंतानमात्रं प्रवृत्तिः विषयीक्रियते । तेन तेषु रूपक्षणेषु द्वितीयादिषु सन्यवहार इति । तिद्त्यनेनेत्यादि । यदा यच्छव्देन निर्दिष्टं तस्य परामर्शः संस्पर्शः प्रत्यक्षमित्यत्र तत्पुरुषस्तावृदृष्टोऽतः स संप्रदर्शितो वृत्तिकृता । अन्ययीभावोऽप्यदृष्ट एवातस्तं सूत्रकार उपदर्श-यति । अक्षमक्षं प्रतीत्यादिना । नन्वेवं सित प्रत्यक्षो घटः प्रत्यक्षा सारिकेति न स्यात्। उच्यते । प्रत्यक्षं ज्ञानहेतुत्वात्साऽपि सोऽपि वा प्रत्यक्षः । प्रत्यक्षेऽह्यपचारात्पुंस्त्व स्त्रीत्वं वा स्यात्प्रत्यक्ष-शब्दस्य । आहेत्यादि । विषयसामध्यीदपीति न केत्रल स्वप्नादौ निर्गोचरमभ्युद्यत इत्यर्थः । तदिहार्थस्यापि ज्ञानकारणत्वाद्यया ज्ञानं प्रत्यक्षमित्युक्तं तथा प्रत्यर्थं चेत्यपि वक्तुं युक्तमिति प्रेर्चार्थः । उभयोरिप साधारणासाधारणत्वं भावयति तथा हीत्यादिना । अथ किमर्थमिन्द्रियविज्ञा-नस्य हेतुर्न भवतीत्याह अर्थिस्विति । मनोविज्ञानस्यापीति संकल्पजहृदयज्ञानस्य तथा मानस-प्रत्यक्षस्यापि चेत्यर्थः । अथ यद्यसाधारणिमिन्द्रियमर्थस्तु साधारणस्तथाऽपि किमित्यसाधारणेनैव व्यपदेशः कृतो न साधारणेनेत्याह । असाधारणेन चेति । व्यपदेशस्य भणनस्य वृत्तिः प्रवृत्तिः क 2 | यथेत्याह | भेरीत्यादि । भेरीशब्दोत्पत्तौ भेर्यसाधारणं कारणस् । तत्र हि पुरुपप्रयत्निर्वित्यों वादनादिको व्यापारोऽस्ति । न हि तया केवलया शब्दो जन्यते । तथा क्षितिसिल्लपवनादी-न्यपि कारणानि सन्ति यवाङ्कुरोत्पत्तौ । किंतु न तेषां न्यपदेशः साधारणत्वादन्यस्यापि युगन्ध-र्याद्यङ्कुरस्य निष्पादने समर्थत्वात्तेषां यव इति चासाधारणम् । अतस्तेनैव व्यपदेशस्तद्वचपदिश्यत इति तत्प्रत्यक्षज्ञानम् । आहेत्यादि । तदिति मनोविज्ञानादि । अनेनेति प्रोच्यमानेन प्रत्यक्षरुक्ष-णेन कुतो न सगृहीतिमिति चेदुच्यते । अक्षेर्व्यपदेशादक्षाश्रितस्यैन ग्रहणात्ततस्राक्षाश्रितस्यै-वेन्द्रियविज्ञानस्य प्रत्यक्षशब्दवाच्यता स्यात् न मनोविज्ञानस्वसवेदियोगिज्ञानानांग्र । तेषामक्षानाश्रय-त्वात् । तेषां चात्रहणेऽन्यापि रक्षणं स्यात् । अत एवाह इति कथामिति । न्याप्नोतीत्येवं शीछं यस्य तद्यापि । णिन् । तस्य भावो व्यापिता । व्यापकत्विमित्यर्थः । अव्याप्तिरपि लक्षणदोष एवोक्त इति प्रेयीर्थः । उच्यत इत्यादि । अर्थपरिच्छेदकत्वेन साक्षात्करोति यज्ज्ञानं तद्र्थसाक्षात्कारि । तस्य ग्रहणात् । अर्थार्थसाक्षात्कारिग्रहणे मनेविज्ञानादेः किमायातमित्याह । मनोविज्ञानादेरिए । न . केवलमिन्द्रियविज्ञानस्थेत्यपेरर्थः । तद्व्यभिचाराद्र्थसाक्षात्कारि व्यभिचारात् । तद्वित मनोविज्ञानादि । नन्वेवमर्थसाक्षात्कारि विज्ञानं प्रत्यक्षमित्यायातम् । अक्षमक्षं प्रति वर्तत - इति समासश्च सूत्रकृत्प्रदर्शितोन्द्रियजमेव ज्ञानं विषयीकरोति ततः कथमर्थसाक्षात्कारिज्ञान-अहणेऽपि मनोविज्ञानादेः सग्रहः स्यादित्याह् । छौिककं त्वित्यादि । इन्द्रियाश्रितमेव ज्ञानं खोकरूढं न मनोविज्ञानादि । अतस्तदेवाश्रित्याव्ययीमावः प्रदर्शितः । तर्हि मनोविज्ञानादिः स्वरूपं प्रदर्श्यताम् । नैवमन्यतोऽवसेयमत एवाह कृतं प्रसङ्गोनेत्यादि ॥ अधुनानुमानावसरः। तत्र यद्यपि द्विविषमनुमानं स्वार्थपरार्थभेदेन तथापि साधनाभिधानेन परार्थानुमानं प्रागुक्तम् । इदानीं स्वार्थानुमानमुच्यते । तत्र शब्दात्मकत्वात्परप्रतिपत्तिानिवन्धनं परार्थमुच्यते । स्वप्रतिपत्ति-निवन्थनं तु ज्ञानात्मकं स्वार्थामिति । ननु तर्हि यः शब्दोच्चारणं विनार्थं न प्रतिपद्यते तस्य शव्दात्मकमप्यनुमानं स्वार्थे प्राप्नोत्यात्मप्रतीत्यर्थे शब्दस्योचारणादुच्यते । आत्मप्रतिपत्तये सर्व-दैव चदुपयुज्यते तत्स्वार्थमुच्यते । शब्दात्मकं त्वात्मप्रतीतये न सर्वदोपयुज्यते किंतु परार्थ-मिं तदुचार्यते । अतः परार्थं शब्दात्मकम् । स्वार्यं तु ज्ञानात्मकामिति । अनुमिति-रनुमानमित्यनेनाप्यनवनोधाख्यं फल्रमनुमानशब्दवाच्यमुक्तं तिकमित्याह । तच लिङ्गादर्थदर्श-निमिति । तत्र छिङ्गचते गम्यतेऽनेनार्थ इति छिङ्गम् । छीनमर्थं गमयतीति वा छिङ्गम् । पृषी-दरादित्वान्निपात्यते लिङ्गराव्दः । तस्मादर्थ्यत इत्यर्थो वह्नचादिस्तस्मिन् ।दृष्टिदर्शनं ज्ञानमर्थदर्शनम् । किंरुक्षणं पुनर्लिङ्गमित्याह । सिङ्गःं पुनिस्त्रिरूपमिति । रूपशन्दो स्थणवाची । ततस्त्रिरूपं त्रिस्र-क्षणमित्यर्थः । तद्यं भावार्थः । साध्याविनाभाविनः पक्षधमित्वादित्रिरूपयुक्तात्कार्यस्वभावारूयिङ्का-चद्र्ये सामान्ये सजातीयानुगते विजातीयन्यावृत्ते वह्नचादौ ज्ञानमग्निरत्रेत्यादिरूपमुत्पचते तज्ज्ञान-मनुमानज्ञानम् । तत्रापि प्रथमं लिङ्गज्ञानं भवति तदुत्तरं च लिङ्गाल्लिङ्गज्ञानं स्यादिति विज्ञेयम् । तत्र सामान्येन साध्याविनाभावित्वस्मरणज्ञानं यत्तिष्ठेङ्गज्ञानम् यथा धूमं प्रत्यक्षेण गृहीत्वा सर्वत्रायं विह्नन इति स्मरणम् । विशिष्टदेशादिसंबन्धेन यदुदेति यथाऽत्रायं धमो विह्नज इति विह्नरत्रास्तीति विह्निविशेषज्ञानं तिछिङ्गिज्ञानम् । तथा स्वभावहेताविष प्रथमं साध्यानन्त-रीयकं साघनं स्मर्तव्यम् । यथा कृतकत्वं नामानित्यत्वस्वमिति तदेतत्सामान्यस्मरणं लिङ्ग-ज्ञानं सामान्येन स्मृतमर्थे पुनर्विशेषे यदा योजयित यथेदमपि कृतकत्वं शब्दे वर्तमानमनित्यस्व-भावमेवेति तदा विशिष्टस्य शब्दगतकतकत्वस्यानित्यत्वस्वभावस्मरणमनुमानज्ञानम् । नन्वनु-मानळक्षणमेकेनैवोदाहरणेन चरितार्थ स्यात्किमित्युदाहरणद्वयं दत्तमित्याह । उदाहरणे-त्यादि । वस्तुनः सत्ताया विधेरिति यावत् । साधनं सिद्धिनिश्चयो भवति यकाम्यां तौ वस्तुसाधनौ वस्तुगमकौ कार्यस्थभावाख्यौ तौ तथा । तौ च तौ हेत् च । ततो वस्तुसाधनौ च तौ तौ च तयोर्द्धयं तस्य ख्यापनार्थे द्वावेव वस्तुसाधनौ हेतू अन्यस्त्वनुपालम्भाख्यो यो अन्यान्तरेषुकः स प्रतिषेधहेतुरेवेति कथनार्थम् । ननु सोपीह किमिति ने।क्तो यावद्धेतुद्वय-स्यैवेह चर्चा कृता। सत्यम् । एवं मन्यते । स्वभावहेतोरनुपछञ्घे पृथक्करणं कृतम् । ग्रन्थान्तरेष्विप यत्तत्प्रतिपत्रमिप्रायवशात् । प्रतिपत्ता हि स्वमावहेतौ वस्तुप्रतिपत्त्यघ्यवसायी । अनुपछञ्घौ स्वमाव-प्रतिपत्यध्यवसायीति । परमार्थतस्तु प्रतिषेध्यस्याभावन्यवहारयोम्यता वस्तुभूतेव प्रदेशस्य साध्या । यतः केवलं भूतलं तज्ज्ञानं च घटाभावस्य स्वरूपं नापरो भावः कश्चिदित्यतः

स्वभावहेतुरेवायम् । अत इहानेनांशेन स्वभावहेतावन्तर्भावं कृत्वा हेतुद्वयस्य कार्यस्वभावा— स्यस्य चर्चनं कृतमिति । त्रिविधां विप्रतिपत्तिं निराकृत्याधुना फलविषयां विप्रतिपत्तिं निराकुर्वन्नाह । उभयत्रेत्यादि । कथं पुनः प्रमाणस्य फले विप्रतिपत्तिरिति चेदुच्यते । प्रमाणं करणं प्रमितिकियां विना न भवति यथा छेदनिकयां विना न परशुः करणं स्यात्। ततश्च प्रमाणात्प्रमेयरूपादौ परिच्छिच्यादिलक्षणेन फलेन पृथग्भवितन्यम् । यथा परशोर्वेक्षादौ छेदो हैं घी मावादिकं फर्छं पृथगित्यतो भी मां सकेनेन्द्रियं प्रमाणं तस्य वार्थेन संगतिर्मनसो वेन्द्रिये-र्योग इत्यादि प्रमाणमिष्यते । अर्थवित्रोधश्च फलम् । हानोपादानादिकं चेति । तेन पूर्वं प्रमाणमु-त्तरं फलमिति सपद्यते । तथा नैयायिकादयोऽप्येवंभूतमेव प्रमाणफलमिच्छन्ति । तदेषां प्रत्यक्ष-विषये फलविप्रतिपत्तिः । अनुमाने तु विप्रतिपत्तिर्यथा लिङ्कां प्रमाणं ज्ञानं फलम् । ज्ञानं प्रमाणं हानो-पादानं फलिंगिते । ता निराकरोति । कुत इति वितर्कस्यायमर्थः । प्रत्यक्षमनुमानं च प्रमाणम् । तच साधकतमत्वात्करणरूपम् । फलं च परिच्छित्त्यादिकं तत्साध्यत्वात्कर्मभूत-मनयोश्चान्यन्व सुप्रसिद्धमिति कुतः कस्मात्तदेव ज्ञानं फल नार्थपरिच्छित्तिहानादिकमित्याचार्य आह । अधिगमरूपत्वात् । अर्थपरिच्छित्तिस्वरूपत्वातप्रत्यक्षानुमानलक्षणस्य ज्ञानस्य । अतस्तदेव ज्ञानमर्थपरिच्छित्तिरूप प्रमाणफलम् एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । परिच्छेदरूपमेवार्थप्रतीति जनयदेव संज्ञानमुत्पद्यते । न चार्थपरिच्छित्तिरूपाञ्ज्ञानात्फलं पृथक् किंचिदस्त्यत एवाह । न चेत्यादि । अर्थपरिच्छेदं विनाऽन्याद्भिन्नं ज्ञानस्यार्थपरिच्छित्तिरूपस्य फलमित्येव न किंतु तदेव परिच्छित्तिरूपं ज्ञानफलं कुत इत्याह । भिन्नाधिकरणत्वादिति । भिन्नमधिकरणमाश्रयो यस्य फलस्य तत्तथा । तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् । अयमर्थः । ज्ञानाद्वचितिरिक्तं यद्युच्यते फलं हानोपा-दानादिकं तदा तत्फलप्रमातुरेव म्यान्न ज्ञानस्य । तथाहि ज्ञानेन प्रदर्शितेऽर्थे हानादिकं तिद्वषये पुरुषस्यैवोपजायते । अतो हानादिकस्य भिन्नाश्रयत्वान्न फलत्व मन्तव्यमित्यादि बहु वक्तव्यम् । अत एवाऽह । अत्रेत्यादि । अय किमिहैतावता तात्पर्य स्थितमित्याह । सर्वयेत्यादि । अपि तु त एवं फलो एवं मन्यते । अर्थपरिच्छेदकस्वेन विज्ञाने उच्यन्ते । स्वविषयनिश्चयजनकत्वे सति समाप्तः प्रमाणव्यापार इत्यर्थः परिच्छित्तिरेव फलं न हानादिकमिति । आहेत्यादि । तद्भावाभिमतयोरिप प्रमाणाभावेनाभिमतयोरित्यर्थः । यदि प्रमाणाभावः स्यात्तदानीं भवतु चेत्प्रमाणफलसद्भावः स्थितः किमपरेण कार्यमित्याह । प्रमाणाभावे चेति । अत्रेति प्रेयी सन्यापारेत्यादि । व्यापारो नाम प्रमाणस्य नीलविवस्तुग्राहकत्वम् । ततो व्यापारयुक्तस्य प्रमाणस्य यका स्वातिः प्रतीतिरर्थ-साद्द्रयं ज्ञानस्याऽर्थोकारता । तस्याः प्रमाणत्विमिति विषयस्यार्थीकारो यस्य ज्ञानस्य तत्त्रया । ग्राहकाकारस्येति । अर्थं गृह्णातीति ग्राहकम् । प्रत्यक्षादिज्ञानं तस्याकारः साहक्यमर्थेन सह । तस्य कोऽथोंऽर्थेन सह यत् त्राहकसाहक्ष्यं तस्य प्रमाणता । तथाहि । यस्माद्विषयाद्विज्ञानमुदेति तद्विषयसदृशमेव भवति । तथा नीलावुत्पद्यमानं नीलसदृशमिरयंतोऽ-

र्थसारूप्यमस्य प्रमाणमर्थपरिच्छित्तिश्च फलामिति । अन्ये त्वित्यादि । संश्चासौ शोभनश्चासौ व्यापारश्चेत्यर्थः प्रमाणफलयोर्मध्ये प्रमाणं प्रति या व्यवस्था नैयत्यं तत्कारित्वाद्व्यापारस्य पूर्वी-पवर्णितरूपस्य शोभनत्वम् । तस्मादिद्मत्रैदंपर्यम् यथा प्रत्यक्षस्यार्थप्रमितिः फछं न हानोपादाना-दिकमर्थोकारश्च प्रमाणं नेन्द्रियादिकम् । अनुमानस्यापि प्रमितिः फलमर्थाकारश्च प्रमाणिमिति अधुनेत्यादि । अर्थान्तर इति । अन्तर न्यवधानं विशेषश्चोच्यते । अत्र च विशेषार्थीऽन्तरशब्दो श्राह्यः । ग्रहणकवाक्यमिति । गृह्यते संगृह्यतेऽथोंऽनेनेति ग्रहणम् । करणे युट् स्वार्थे च कन् । तच तद्वाक्यं च ग्रहणकवाक्यम् । संपिण्डितार्थग्राहकवाक्यामित्यर्थः । शब्दरूपमिति । शब्देन घटोऽयं जलाहरणक्षमोयमित्याद्यन्तर्जलपरूपेण आरूपितम् । संश्ठिष्टं संयुक्तम् । शब्दारूपितम् । तद्रथस्वल्क्षणविषयत्वादिति ज्ञानमर्थ एव स्वलक्षणं संजातीयेतरूयावृत्तं वस्त्वर्थस्वलक्षणम् । तास्मिन्नविषयो यस्य ज्ञानस्य तत्तथा । तस्य भावस्तन्वं तस्मात् । अनेन च प्रत्यक्षपृष्ठभावी विकल्पो गृहीतग्राहिकत्वान्त प्रमाणमित्यावेदयति । अनुमानविकल्पस्तु प्रमाणं विज्ञेयो यतो यत्सा-मान्यमनुमानविकलप्रतिभासिकारणव्यापकसंबद्धिङ्जिनिश्चयद्वारा यातं तत्तदेशसंबन्धितयानिधगतमेव गृह्यत इति गृहीतप्राहिकत्वाभावात्तद्विषयो विकरुपः प्रमाणम् । स्वार्थानुमानज्ञानं हेतु-पूर्वकमेव भवति । अतस्तद्विपक्षत्वात्तदामासमिप हेत्वामासपूर्वकमेव युज्यते । अतो दृष्टान्ता-भासपदपरिहारेणानुमानाभासळक्षणमाह । हेत्वाभासपूर्वकिमिति । पूर्वशब्दः कारणपर्यायः । ततो हेत्वाभासः । पूर्व कारणं यस्याज्ञानस्य तत्तथा असिद्धादीनां स्वरूपम् । तस्मिन्निमज्ञो ज्ञेयः प्रमाता । तस्यायमर्थोऽज्युत्पन्नस्य हेत्वाभासश्रवणसंदर्शनानन्तरमनुमेये यज्ज्ञानमुत्पद्यते तदनुमा-नामासामिति । उक्तानां न्यस्तानां शेषमुद्धरितमुक्तशेषम् इह दूषणस्य प्राक्साधनामासे साधन-शब्दमुपचर्य साधनाभासं वृत्तिकृता विषय उक्तः सम्यक् साधनस्य द्षयितुमशक्यत्वात् । तत्रश्च दूषणलक्षणे सर्वत्र साधनशब्देन साधनाभासमेव वाच्यम् । प्रमीयते साध्यते प्रमेयमनेन हेत्वादि-नेति प्रमाणम् । हेत्वादिवचनं तस्य दोषप्रकाशकामित्यर्थः । अथ दूषणानीति वहुवचनं किम-र्थम् ? । एकवचनमेव निर्दिश्यतामित्याह । बहुवचनेत्यादि । एकमेकं प्रति प्रत्येकम् । न केवलं सामान्येनाशुद्धः प्रयोग एकमेव दृषणं भवति । किंतु प्रयोगेऽशुद्धे यावन्तः प्रतिज्ञादोषदुष्टास्ता-वन्त्येव तद्दोषोद्भावनानि पृथग्दूषणानीति बहुवचनेन प्रतिपाद्यते साधनदोषो न्यूनत्वं सामान्येनेति । न्यूनत्वं पक्षाद्यवयवानां यथोक्तलक्षणरहितत्वं प्रमाणवाधितत्वामीति प्रमाण-नाधितत्विमिति यावत् । अयमर्थः । साघनवाक्येऽवयवावेक्षाया न्यूनताया अतिरिक्तायाश्च सभासदः पुरतोऽभिधानं यत्तत्सामान्येन दूषणम् । विशेषतस्तु पक्षदोषोद्धावनमसिद्धविरुद्धानैकान्तिकः दोपोद्भावनं दृष्टान्तदोषोद्भावनं वा दूषणिमत्येतदेवाऽह । पक्षदोषः प्रत्यक्षादिविरुद्धत्विपत्यादि । मकाशनमित्यादि । प्रकाशयतीति प्रकाशनम् । कोऽर्थः । प्राक्षिकप्रत्यायनमिति । प्राक्षिका प्रत्याम्यान्तेऽवने।ध्यन्ते प्रत्यक्षविरुद्धत्वादिकं वाह्युपन्यस्तमर्थं येन वचनजातेन प्रतिवाद्युपन्यस्तेन

तत्प्राश्विकप्रत्यायनम् । वचनजातिमदं दृषणमिति योगः । अथ किमिति प्रत्यक्षविरुद्धत्वादिकस्य पक्षहेत्वादिदे।षस्योद्भावनं प्राक्षिकप्रत्यायनमेव दूषणमुच्यते । यावतोद्भावनमात्रमेव किमिति न भवति दूषणमित्याह । न तद्भावनमात्रमेवेति । ननु वचनमात्रं निर्युक्तिकं दूषणम् । किंत्वशुद्धसाधने वादिनाभिहिते प्रत्यक्षविरुद्धत्वादिकं साघनाभासदोषं युक्तिकछापेन कृतवा प्राश्विकान्यदा प्रत्याययित तदेदमुद्धावनं दूषणं स्यादित्यर्थः। अथ प्राश्चिकप्रत्यायनं दूषणमित्यत्रापि प्राश्चिकप्रत्यायन-वचनानां बहुत्वादूषणानामपि बहुत्वप्रसंगः । तत उभयत्रापि बहुवचनं वक्तुं युज्यते इत्याह । सामान्येत्यादि । दूपणजातेरनतिक्रमस्तस्माज्जातावेकवचनं संवृत्तमित्यर्थः । जातित्वादिति । जातिशब्दः सादृश्यवचनस्ततो दृषणसादृश्यात्सम्यक्साधनेऽविद्यमानासिद्धतादि-दोषोद्भावनावचनानि दूषणाभामानि । यया बौद्धेनोक्तम् यत्कृतकं तदानित्यं यथा घटस्तया च शब्द इति । अत्र भट्टे. प्राह । किं शब्दगत कृतकत्वमुपन्यस्तं हेतुत्वेन १ उत घटगत्सुभयगतं वा १। यद्याद्यः पक्षस्तदयुक्तम् । शब्दगतस्यानित्यत्वेन ध्याप्तेरनुपरुम्भादसाधारणानैकान्तिको हेतुरिति । अथ घटगतं तदा तच्छव्दे नास्तीत्यसिद्धता हेतोः। अथोभयगतं तदसत्। मूर्तामूर्तयो-रेकघर्मतायागान् । एतत्सर्वे दूषणाभासम । कथमिति चेद्भूमादिष्वप्येवं वक्तं शक्यत्वादेकोऽनु-मानाभास एव स्यात् । तथा ह्यग्निरत्र धूमाद्यथा महानस इत्यत्र विकरुप्यते । किमत्रेतिशब्दनि-र्दिष्टप्वतैकप्रदेशादिगतधूमोऽग्निसाधनायोपादीयते उत महानसगतः । यदि पर्वतादिगतः सोऽग्निना न व्याप्तः सिद्धं इत्यसाधारणानैकान्तिको हेतुः । अथ महानसगतस्तदा नासौ पर्व-तैकदेशे वर्तते । न ह्यन्यधर्मोऽन्यत्र वर्तत इति प्रसंगादित्यसिद्धो हेतुरित्येवं सम्यक्साधनेऽभूत-देशिद्भावनं दूषणाभासमेवात एवाऽऽह । संपूर्णसाधने न्यूनत्ववचनमित्यादीति । किमि-त्येतानि दूपणाभासानि यावता सम्यग्दूषणान्यपि किमिति न भवन्तीत्याह । न होभिरिति । अनेनैव हि यस्मादेभिरशुद्धपक्षादिवचनैः कृत्वा परपक्षः पराम्युपगमः शुद्धपक्षादिस्वरूपो दुष्टः कर्तुं राक्यते वादिना निर्देषित्वात्पराम्युपगमस्य । उपरम्यते स्थीयते । तत्स्वरूपेति । तस्य शास्त्रस्य स्वरूपं स्वभावस्तत्स्वरूपं तस्य प्रातिपादनायेति । अन्वयव्यतिरेकलक्षणेति । साधर्म्यवैधर्म्यवच्छुद्धसाधनप्रयोगस्य लक्षणाभिधायकस्येत्यर्थः । इदानीं शास्त्रमुपसंहरत्नाशीर्वादमाह । न्यायेत्यादि । इह जगति न्यायप्रवेशकं न्याख्याय मया यत्पुण्यमाप्तं प्राप्तं तत्र पुणति सुरभी-करोति पुनाति वा पवित्रीकरोति आत्मानमिति पुण्य शुभकर्म तेन यत्सुखं तस्य रसः प्रकर्पावस्या तं लभतां प्राप्नुयात् । भन्यो मुक्तिगमनयोग्यो जनो लोक इति । इति न्यायप्रवेशपिक्षका समातेति ॥

> न्यायप्रवेशशास्त्रस्य सद्वृत्तेरिह पिझका । स्वपरार्थे दृष्ट्वा स्पष्टा पार्श्वदेवगणिनाम्ना ॥

यहरसरुद्वेरीक्ते विक्रमसंवत्सरेऽनुराघायाम् । कृष्णायां च नवम्यां फाल्गुनमासस्य निष्पन्ना ॥ न्यायप्रवेशविवृतेः कृत्वेमां पित्तकां यन्मयावासम् । कुशलिमह तेन लोको लमतामवनोधफलमतुलम् ॥ यावल्लवणोदन्वान्यावन्नक्षत्रमण्डितो मेरुः । खे यावच्चन्द्राकौं तावदियं पित्तका जयतु ॥ शुभमस्तु सर्वजगतः परिहतिनरता मवन्तु भूतगणाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं सर्वत्र सुखी भवतु लोकः ॥

इति श्रीशीलमद्रस्रिशिष्यसुगृहीतनामघेयश्रीमद्वनेश्वरस्रिशिष्यैः सामान्यावस्थाप्रसिद्ध-पण्डितपार्श्वदेवगण्यभिघानैर्विशेषावस्थावाप्तश्रीचन्द्रस्रिनामाभिः स्वपरोपकारार्थे दृष्ट्वा विषमपद्भञ्जिका न्यायप्रवेशकवृत्तेः पञ्जिका परिसमाप्तिति ॥



## Notes.

न्याः प्र P 1 Title and ll 1-3 न्यायप्रवेशसूत्रम्—A question arises: Was the Nyāyapraves'a called 'सूत्र' because Haribhadra's work was a 'হানি' i.e. a commentary on 'মূরঙ' or was it already known as 'सूत्र' and consequently Haribhadra calls his own work ' शते '? The latter would seem to be more probable, because Haribhadra speaks of the passages of the text of the Nyayapraves'a as 'स्त्रs' on which he is writing his commentary. The problem of the original title of the work seems unaffected by this fact For the exact title of the work see Principal V. S Bhattacharya's Introduction to Nyāyapraves'a Part II p. xi (G. O. S.), Prof. Tucci's article in J. R. A. S. January 1928, p 7, and my own observations thereon contained in the Introduction of this book. Panjika speaks of 'न्यायप्रवेशक 'as a 'शास्त्र ' and also as a 'सूत्र ' (cf. "न्याये प्रवेशयति तदभिज्ञ करोति शिष्यं यच्छास्त्र श्रूयमाण तन्न्यायप्रवेशकम् " and " विशेषेणाख्यायते सूत्र-मनयेति व्याख्या वृत्तिप्रन्य "-Panjikā p. 38 a).

- ll 1-2 साधन द्याण चैतम् etc. Demonstration and Refutation together with their Fallacies are useful in arguing with others; Perception and Inference together with their Fallacies are useful for one's own illumination. The rest of this book is an exposition of this fundamental text.
  - 1. 3. इति Question—Is it the author's own short statement of the Science of Logic, or is it an older text which he is going to make the basis of his work? While a summary at the end of a chapter by the author himself is not unknown (see e. g. न्यापमारी of Jayanta), such a thing at the beginning would be surprizing. The author of the Vrtti, and following him that of the Pahjika, discuss the question why this couplet is placed at the beginning of the work, thereby apparently implying that the couplet is unquestionably the author's own. Such an implication, however, does not seem to have been intended. For, all that the commentators discuss is—why should the S'loka

be placed at the beginning?—a question which can be raised and discussed irrespective of the question of the authorship. Even if the S'loka be the author's own, it may still well be a summary of a logical doctrine which was older, and so it sems to be. The question which is really important is not that of the authorship of the S'loka, but that of the date of the logical doctrine which it formulates, and this was demonstrably older.

- न्या. प्र. वृ. श्रीसर्वज्ञाय नम.--This 'सर्वज्ञ ' should be understood to be जिन and not P. 9, 1 3. वृद्ध ; for Haribhadra is a Jaina.
  - l 4. सम्यग्ज्ञानस्य &c v.l. सम्यङ्न्यायस्य—the reading of Panjika It is remarkable how the Bauddhas and the Jainas have made a common property of the science of Logic.
  - ll. 6-7 रचितामपि सस्प्रेडी &c. Haribhadra seems to be aware of older commentaries on the न्यायप्रवेश, to some of which he refers in the course of his own Vrtti.
  - 1. 13. Read--इत्यतो for इति । अतो.
  - 1. 14. प्रवृत्त्यर्थमिति. Construe: प्रवृत्त्यर्थमादाबुपन्यास इति.
  - 1. 15. नारच्यव्यमिति &c The possible अनुपन्यासहेतु which a 'पर' might raise are three:—
    - (1) Because the work is useless ( प्रयोजनरहितत्वात् )
    - (2) Because there is no such S'āstra of न्याय or logic (निरमिधेयत्वात्)
    - (3) Because it is a hotchpotch of unconnected matters ( असंबद्धत्वात् ).
  - 1. 16. काकदन्तपरोक्षावत: A stock illustration, which is here given as one of निर्भिघेयत्व and not प्रयोजनरहितत्व ('तथा निर्भिधेयत्वात् काकदन्तपरोक्षावत्'— Vrtti) as done by Dharmottara, who like many other Indian writers, says "काकदन्तप्रयोजनाभावात्..." (N.B.T.) Pañjikā supports the वृत्ति (see below)
    - 17. दश दाहिमानि &c. " लोके हार्थवन्ति चानर्थकानि च वाक्यानि दस्यन्ते । अर्थवन्ति तावत् देवदत्त गामभ्याज शुक्कां दण्डेन देवदत्त गामभ्याज कृष्णामिति । अनर्थकानि दश टाहिमानि षडपूपाः कुण्डमजाजिनं पललपिण्ड ...... । " Patañjalı's M.Bhāsya I. 1 3. under वृद्धिरादेच् N.S. p. 140, also " लौकिकानि वचनान्युपपन्नार्थानि अनुपपन्नार्थानि च दस्यन्ते । यथा देवदत्त गामभ्याज इत्येवमादीनि दश दाहिमानि पडपूपा इत्येवमादीनि च "।

S'abara-Bhāsya. (Ch. Ed. p. 10), and "समुदायाधेश्रन्यं यत्तदपार्थकमिष्यते। दााडिमानि दशापूपाः विहत्यादि ययोदितम् ॥"—Bhāmaha's Kāvyālamkāra IV. 8

Il 19-20. Of the four well-known अनुबन्धs or points relating to the composition of a book viz. अधिकार, अभिषेय, प्रयो जनवार्त संबन्ध, the first is not mentioned here probably because, according to Buddhism and Jainism unlike Brāhmaņism, any reader who feels interested in the subject is an अधिकारिन्. Of the other three, अभिषेय and प्रयोजन are mentioned expressly, and सबन्ध by implication. Read "अभिषेयप्रयोजन एव दर्शयित साक्षात्। संबन्धं तुं सामर्थ्यन ।" cf "तस्माद्भिषय-भागप्रयोजनाभिधानसामर्थ्यात्संबन्धादीन्युक्तानि मवन्ति" (N.B.T.); also, "शास्त्रं प्रयोजनं चैव संबन्धस्याश्रयानुभी। तदुक्त्यन्तर्गतस्तस्माद्विन्नो नोक्त. प्रयोजनात्।" Mīm. S'l. Vārt. i-18.

पञ्जिका P. 38-39a +++भवर्तमान—The portion shown as missing in the Ms. is probably " शास्त्रारम्भे ". Thus, शास्त्रारम्भे प्रवर्तमानः तत्र.... न्याय -- 'न्याय' (from नि+ई) is the science of the determination of truths ("नितरामीयन्ते गम्यन्ते—गत्यर्थाना ज्ञानार्थत्वात्–ज्ञायन्ते सर्था स्नित्यत्वाद्योऽनेनिति "). But I think the word 'न्याय' as used for the Science of Logic is very significant: made up of the prefix नि-down, and the noun from the root ई—to go, it clearly points to the logical process of descending from the general to the particular, thus corresponding to Deduction' (de-down, and duco-I lead.). The word 'निगमन' (conclusion) tells the same story.

न्यायप्रवेशक—The author of the Panjika does not think that क is a meaningless addition made by Haribhadra simply for the sake of filling up the measure of the anustubh verse. In this view he is justified by the fact that lower down even in the prose passage Haribhadra speaks of 'न्यायप्रवेशकाख्यं शाखम, 'प्रवेशकम्—" प्रवेशकम्—" प्रवेशकम्—" (Panjika) From this it would appear that the author of the Panjika knew the work as 'शाख'. At the same time he says that this work of 'शत्त' is a व्याख्या of the सूत्र ('विशेषेणाख्यायते सूत्रमनया)'. It is, therefore, difficult to say whether the name of the work as known to him was न्यायप्रवेश (क) 'सूत्र' or 'शाख'. More probably it was 'शाख,' which he also characterizes as 'सूत्र' because Haribhadra has called his work ' वृत्ति' and refers to the passages of न्यायप्रवेश as 'सूत्रs,' For विशेषेण ख्यानं read विशेषेणाख्यानम्,

तदनेन जैनमतानुसारेण etc.—Here are the four 'अतिरायक' that is, excellences or supreme qualities of the perfect man according to the Jainas. (१) ज्ञानातिराय, here suggested by the word, 'सम्यक्' (२) वचनातिराय, by 'वक्तारम्' (३) अपायापगमातिराय, by 'जिन' (रागाविजेतृत्वात्) and (४) पूजातिराय, by 'ईश्वरम्'. The press-copy prepared in the Baroda Office has this note on "संमवा" "Here is a gap in the original palm-leaf MS. A leaf is wanting." The leaf [No. 4] perhaps contained further exposition of the four अतिरायs, and something else also But as it is, the passage "पूज्यत्रसंमवाभिधाने च...." is quite connected and intelligible, and nothing seems wanting. Possibly the leaves were misnumbered, No. 4 being madvertently omitted. (For further exposition of the अतिरायs, see my notes on स्यादादमझरी B. S. S. p. 3).

पञ्जिका. P. 38b सम्यक्तानातिशयो etc. Objection :-This glorification of the author serves no purpose. What is the use of saying that the great Master is possessed of supreme qualities and is worshipped by gods and men, when what is really wanted is a proof of the truths contained in his work and not his glorification? The sloka conveys no such proof: not the प्रत्यक्ष of those truths, for प्रत्यक्ष is produced by इन्द्रिय and not by a s'loka; nor अनुमान, for the s'loka is not a mark from which one could infer those truths. It may possibly be argued that it is হাল্ব. But হাল্ব is only connected with its own signification, and is no proof of reality ( शब्दस्य बाह्येऽर्थे प्रतिवन्धासंभवेनः प्रतिवन्ध is a technical term mostly of Buddhist logic meaning invariable concomitance.) उच्यते॰ Answer:-The above objection can be answered in two ways; first, according to 'आचार्य' (Dharmakirti); and secondly, according to अर्चेट, a commentator of Nyāyapraves'a. प्रेक्षापूर्वकारिण....प्रवृत्त्यर्थम् " in the Vrtti (p. 9 ll 12-14) is according to ' आचार्य '; that which follows, "शास्त्रार्थ ..... श्लोकोपन्यासः" (ll. 14-19), is according to अर्चेट (1) According to आचार्य, such absolute knowledge or conviction of truth is not necessary. Even संशय (suspicion or hope ) that the work may contain some truth should suffice to induce an earnest seeker after truth to read it. Thus, the purpose which the s'loka is intended to serve is to create such a संशय, and be it noted that, as Dharmottara (commentator of Dharmakirti's Nyāyabindu ) observes, संशय is sufficient for प्रवृत्ति

- ("संशयान प्रवर्तन्ते। अर्थसंशयोऽपि हि प्रकृत्यद्भम्। प्रेक्षावतामनर्थसंशयो निवृत्त्यद्भम्।" N.B.T. p. 3.). (2) अर्वेट answers the objection differently. He thinks that the संशय is already there, even prior to the reading of the s'loka, so that the s'loka has not to create it. ("शास्त्रप्रवणात् प्रागप्येवे संशयो जायते यदुत किमप्यत्र निरूपियष्यते इत्यत संशयजननार्थमादिवाक्यमयुक्तम्।"). The s'loka, however, provokes the reader to raise all sorts of objections and thus creates an opportunity for answering them and thereby for drawing him unconsciously into the study of the science of Logic.
- P. 38b (वैयाकरणादि॰ )...। सर्वस्थिव हि शास्त्रस्थरयादि सिद्धार्थे सिद्धसंवन्यमित्यादीति च—The reference is to "सर्वस्थेव हि शास्त्रस्य कर्मणां वापि कस्यचित्। यावत् प्रयोजनं नोक्त तावत् तत् केन गृह्यते" (P. M. Mim S'lokà Vārtika i 12) and सिद्धार्थे शात्तंवन्ध श्रोतुं श्रोता प्रवर्तते । शास्त्रादी तेन वक्तन्य संवन्ध सप्रयोजन ॥ (Ibid i. 17.) Thus the passages occur in the S'lokā-Vārtika of Kumārıla, which is a work of the school of Pûrvamımāmeā In the Pañjıkā, however, they are cited as giving the opinion of "वैयाकरणादि"—"Vaiyākaraṇas and others,"—probably because the substance of the passages can be traced to earlier writers, especially to Patañjali, the author of the Vyākaraṇa Mahābhāṣya. (सिद्धे शब्दार्थसबन्धे I. 1. N.S. ed. p 55.)
- P. 39a अनुपन्यासहेत्नेव ---- These have been fully set forth in the Vṛttı ( see supra ). For the three Kinds of लिङ्ग ( " अनुपलिय स्वभाव कार्य चेति-N.B.) according to Buddhist logicians, see Nyavabindu Part II and its tika स्त्रमावहेतु is a हेतु which is bound up (प्रतिवद्ध ) with the साध्य essentially; कार्यहेतु is one which is bound up with the साध्य causally; and अनुपलन्धिहेतु is one consisting of negation, where non-appearance is the ground for inferring non-existence यथा सत्रयोजनिमदम् etc.—Two inferences are set forth: one based on a स्वभावहेत and the other on अज़पलिय ( १ ) सप्रयोजनामेदम् आरभ्मणीयत्वात् तदन्यशिष्टप्रयुक्तघटादिसाधुशच्दवत् an inference based on स्वभावहेत. भारभ्मणीयत्व being essentially bound up with सप्रयोजनल, for, to do is always to do for a purpose (२) इदमनारम्भणीयम् प्रयोजनाभावात् here अनारम्भणीयत्वाभाव=आरम्भणीयत्व is व्याप्य and प्रयोजनमानामानः=प्रयोजननत्त्व is व्यापक. If the व्यापक is absent, व्याप्य is absent too, or as the logicians graphically put it, when प्रयोजनवत्ता, the व्यापिका, retires, she retires along with आरम्मणीयत्व,

- the व्याप्य "नारव्धर्व्यमिदं प्रयोजनरहित्वात् उन्मत्तवाक्यवत्" of the Vṛtti is a case of व्यापकानुपरुच्धि (प्रयोजनाभाव) involving व्याप्याभाव (आरभ्मणाभाव).
- P. 39b नारच्यव्यमिदम् etc—there are two more हेन्ज pointing to the same conclusion. निरिभिधेयल and असंबद्धल. काकानां हि दन्ता एव न विद्यन्ते—see supra. Here given as an example of निरिभिधेयल "काकानां हि दन्ता एव न विद्यन्ते," (Pañjkā). In the absence of the initial s'loka—" सायनं द्षणं चैन "—which is really the fundamental s'loka, the whole treatment of पक्ष, हेन्न, हप्यन्त and their आभासs would have been lost in the air (निरिभधेय). Moreover, it would have been irrelevant (असंबद्ध).
- न्या. प्र. तत्र पक्षादिवचनानि साधनम्—'साधन' the first word in the fundamental P. 1 l. 4. verse defined. Mark: not the हेन्न alone, but the whole body of Inference consisting of the statement of पक्ष, हेन्न and इष्टान्त is here called 'साधन':

## न्या. प्र. वृ.

- P. 10 l. 6 साधनम्—Explained in three ways
  - (१) साध्यतेऽनेनेति साधनम् (करणे).
  - (२) सिद्धिः साधनम् (भावे)
  - (३) साधयतीति साधनम् (कर्तीरे).
  - 8. विषयश्वास्य etc.—What is the विषय of the साधन, that is to say, what is it that it proves? Answer: धर्मविशिष्टो धर्मी. Not the धर्म slone, e. g. विह्न, nor the धर्मिन, alone e. g. पर्वत, but धर्मविशिष्ट-धर्मिन, e. g. विह्नविशिष्ट पर्वत.
  - II. 8-9. साधनदोषोद्भावनानि दूषणानि. दूषणम्—(१) दूष्यतेऽनेनेति दूषणम् (२) दृषयतीति दूषणम् .
    Since, as stated above, the साधन consists of पक्ष, हेतु and दृष्यन्त, the दूषण may be accordingly (१) पक्षदृष्ण, (२) हेतुदृषण and (३) दृष्यन्तदृष्ण.
  - 1. 8. विषयाश्वास्य &c.—The द्षण or attack is directed against साधनाभास and not साधन; for, साधन cannot be hurt if it is a real साधन i.e. capable of proving what it undertakes to prove.
  - 1. 11. नतु बह्यति &c. If as you say the target of दूषण is साधनाभास and not साधन, how is it that the author says "साधनदोषोद्धावनानि दूषणानि" (न्या. प्र. p. 8 1 3)? Answer: By साधन in that passage is meant not the साधन that proves, but the साधन that claims to provethus, that which the other party has put forward as 'साधन',

- although in reality it is only a साधनामास, is an object of द्रषण. 'साधनामास' has after all the look of साधन.
- 1. 15. साभासशब्दः &c. 'साभासं' in the verse goes with both साघनं and दूषणं. Thus, we have साघनाभास and दूषणाभास, in addition to साघन and दूषण, to be treated in this work.
- 1. 16 साधनं साभासं दूषणं (च) सामासम्। साधनामासङ are:—(1) पक्षाभास, (2) हेत्वामासं and (3) दृष्टान्तामास. दृष्टणाभासङ are, as the N. Pr. says, अमृत—साधनदो-पोद्भावनानि. i. e. allegations of दोषङ in the साधन (=पक्ष, हेतु, दृष्टान्त) which are not real.

पञ्जिका.

- P. 39b. अप दुष्टिरिति—Note on the long क in दूषणम्. न्या. प्र. व.
- P 101.19. परसंविदे &c.—पर=प्राश्चिक, the questioner, the other party.
  - l. 21. इयं तादध्ये चतुर्थी-In the case of 'यूपाय दार,' the example given in the vitti, the relation between the two पदार्थेंs is that of the substance and the article made of it. Applying the parallel to the case in hand, the inferential knowledge which we convey to the other man will be the substance of which his new consciousness will be made.
  - 1. 23. परसंवित्कल्खाव तयो —I was inclined to read अ-परसंवित्कल्खाव तयो which gives the reason why प्रत्यक्ष and अनुमान were not said to be 'परसंविदे.' In that case, the pronoun तयो would stand for प्रत्यक्षानुमानयो. As it stands, however, in the reading परसंवित्कल्खान् तयो, तयोः will stand for 'साधनद्वणयोः', giving the reason why साधन and द्वण are 'परसंविदे.' But this does not account for 'एन' and the explanation wanted is why साधन and द्वण alone are परसंविदे and not प्रत्यक्ष and अनुमान. Inspite of this defect in the reading as it stands, I have refrained from subtituting the conjectural reading, because lower down in the vitti, I notice another looseness of thought with which the present should be kept in harmony: compare "प्रत्यक्षानुमान एव सामासे आत्मसंविद्ध आत्माववोधाय, न साधनद्वणे। आत्मसंवित्कल्खान् तयो.। '(p 11 l. 12) where तयो stands for the former प्रत्यक्षानुमानयो. and not the latter साधनद्वणयो:.
  - न्या. प. वृत्ति. प्रत्यक्षम्—Its meaning traced; अक्षिमिन्द्रियं ततश्च प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षम् कार्यत्वेनोन्द्रियः P 11. प्रति गतमित्यर्थः —प्रति (गतम्) gone towards, and अक्ष—sense. Hence प्रत्यक्ष= that which is related to the इन्द्रिय as its effect. प्रत्यक्ष प्रमाण will

in the other? The same word should be used in both the lines, either साधन or अनुमान. Answer: There is a difference between the two: 'साधन' is for convincing another person (परार्थन); अनुमान is for convincing oneself (स्वार्थन). This statement, however, does not seem justified when we remember that elsewhere अनुमान is said to be of two kinds, स्वार्थ and परार्थ.

- l. 16. आपरस्वाह—Another possible objection: अत्यक्ष and अनुमान which are for आत्मंतिव् precede साधन and द्राण which are for परमंतिद्. Consequently, the second line should be first, and the first second. Answer: A book is intended for the reader, and is therefore परमंतित्प्रधान. Consequently, साधन and द्र्मण which are परमंतिदे have been given precedence in the Verse Another answer: परार्थनिवन्धनत्वाद &c. The order is intended to suggest that स्वार्थ (self-interest) is dependent upon परार्थ (benevolence). This is extracting Ethics out of Logic! The latter answer, says the Vrtthkāra, is given by 'others' ('अन्ये'). Here is one more reference to earlier commentators. Recall supra "रचितामपि सहप्रज्ञे:" &c.—(न्या. वृ. P. 9. 1. 6.).
- न्या. वृ. इह च साधनादयोऽष्टो &c—The eight terms contained in the funda-P. 11, l. mental Verse which form the subject matter of the treatise are: (1) साधन, (2) साधनाभास, (3) दूषण, (4) दूषणाभास, (5) प्रत्यक्ष, (6) प्रत्यक्षाभास, (7) अनुमान, and (8) अनुमानाभास.
- म्या प्र. वृ. यद्येवं परसवित्यात्म Objection: the study of the प्रकरणम्, the subject P. 12. matter of the treatise, is thus the प्रयोजन, and not the two संविद्ध, the latter being a somewhat remote effect of the work. Answer: It does not cease to be a प्रयोजन, though remote. The work has a series of प्रयोजनं culminating in the attainment of the final goal (परमगति). The final goal, however, should not be placed before an ordinary student of Logic (अन्युत्पत्रविनेयगणः). अपरस्वाह—The book has a purpose both for the reader and the writer.

पित्रका यदि प्रयोजनत्वेन &c—Read उमयोरप्यप्रयोजनत्वं प्राप्नोति for उमयोरिप प्रयोजनावं P. 41. bb. प्राप्नोति.

P. 42. a. हेयोपादेयाभ्यां &c—टपेक्षणीय is included in हेय.

- P. 42. ab. अर्थते गम्यते &c.—Panjikā reads 'अर्थते 'for 'अर्थ्यते ' of the Vrtti. It derives अर्थ from क-अर्थते=गम्यते—with the Unadi suffix य. As a matter of fact अर्थ is a secondary root from the primary क-अर्.
- च्या. प्र. वृ. एतावानेव .. संक्षेप सम्रहः संक्षेप , summary. Obviously, Buddhist P. 12. I. 18. Logic does not begin with this Verse. It is rather the summary of the earlier Logical Doctrine.
  - 1.18. शास्त्रता चास्य...वृद्धवाद:—This is how the old commentators justify the title of 'शास्त्र' given to this Verse Here is again one more reference to earlier commentators (see supra).
  - न्या. प्र. तत्र पक्षादि --- Note that the साधन according to the author is not P1. l. 4. the हेतु only, but all the three:
- to P 2. 2.12. (1) पक्षवचन e. g. सनित्यः शब्दः, (2) हेतुवचन e. g. कृतकत्वात्, (3) दशन्तवचन e. g. यत्कृतकं तदनित्यं दृष्टं यथा घटादि । and यनित्यं तदकृतकं दृष्टं यथाकाशम्.

[ See न्या. प्र. P. 2. 11 8-12]

corresponding to (1) प्रतिज्ञा, (2) हेतु and (3) उदाहरण of the Brahmana Nyaya.

- न्या. प्र. वृ. तत्र यथोद्देशः &c.—The description should follow the order of the P. 12. enumeration.
  - पञ्चिका उद्देश उरक्षेणो ... उद्देश and निर्देश of the Vrtti explained: the former is P. 42. विशेष्यमणनम्, the latter विशेषणमणनम्. Their relation, therefore, is that of the subject and the predicate.
- न्या. प्र. वृ. गोमण्डलिद्व गौ —A particular cow may be characterized as P. 13. 1. 1. 'क्षीरसंपन्ना '—'rich in milk.' Here the guna क्षीरसंपन्नल is the feature which distinguishes the particular cow in a herd of cows.
  - पश्चिमा वरायन्यत्र etc 'Which of these cows is rich in milk?.' 'The P. 4.". black one'—Here 'black' is the distinguishing mark, and not 'rich in milk'. But pointing to a particular cow one may say, 'this cow is rich in milk' where 'to be rich in milk' is her distinguishing feature. Thus, the Panjika discovering a slight looseness of thought in the Vrtti justifies it with reference to particular circumstances.

be defined later on. See N.Pr. p. 7. ll. 7-9. अनुमानम्—Its meaning traced: अन after, मानम्—that by which something is determined अनुमान is that by which something is determined after (1) पक्षममे, that is the presence of the हेतु as a चर्म of the पक्ष e. g. of धूम in the पर्वत, is apprehended, and (2) the संबन्ध of the हेतु with the साध्य--that is, what is called व्याप्ति--is recollected ( पक्षधमें प्रहण-संवन्धस्मरण-पूर्वकम् '---vrtti. ). The first corresponds to the minor and the second to the major premise of Aristotelian logic-

लिङ्गरूपस्य धर्मस्य etc Two ways of solving the compound 'पक्षवर्म' पञ्जिका. प्रहणसवन्धस्मरणपूर्वकम् ':--( १ ) पक्षधर्मस्य हेतोर्थ्रहणं च, ( एतत्--) संवन्धस्मरणं च, P. 40a (२) पक्षधर्मस्य ग्रहणं च संवन्धस्य ( साध्यसाधनयोरिवनाभावरूपस्य ) स्मरणं च.

वस्यति च त्रिरूपादित्यादि नन्वेतत् धर्मोत्तरीयम् &c. Panjikā notes that 'त्रिरूपाहिङ्गा-पञ्जिका. P. 40b हिंद्गिनि ज्ञानमनुमानम् ' quoted in the vrtti ( न्या. प्र वृ. P 11 l. 5 ) as the definition given by the author of the N. Praves'a is really the one given by Dharmottara, the definition in N Praves'a being " अनुमान लिङ्गादर्थदर्शनम् । लिङ्ग पुनाबिरूपमुक्तम् ". ( N. Pr P. 7, ll 15-16 ). But says the Panjika, the difference is only one of language, and the two definitions are substantially the same. We may add that the exact language in the text of the Nyāyabindu by Dharmakirti and its commentary by Dharmottara is as follows "तत्र स्वार्थे त्रिरूपाहिङ्गायदनुमेये ज्ञानं तदनुमानम्" ( N. B. ) त्रिरूपाहिङ्गायज्ञात ज्ञानमिति " ( N.B.T. ).

P. 11 l. 6 पञ्जिका P. 40b

न्या. प्र. चृत्ति " वक्ष्यति च कल्पनाज्ञानमर्थान्तरे प्रत्यक्षाभासम् ". " विषयश्चानुमानस्य सामान्यमिति "— According to the Buddhist, what modern psychology calls ' sensation ' is the only true प्रत्यक्षज्ञान, and what it calls 'perception' ( such as घटजान, पटजान etc ) is not but प्रत्यक्षामास, inasmuch as in it the stuff of sensation is transfigured into the perception of घट, पट etc. by our own mental activity (कल्पना) This activity (कल्पना) consists in giving a name, a class etc. to the real object of प्रत्यक्ष. Thus, what the Brāhmaṇa Naiyāyıka calls निर्विकल्पक (or निष्प्रकारक) ज्ञान is according to the Buddhist the only real प्रत्यक्ष, सनिकल्पक (or सप्रकारक ) ज्ञान being प्रत्यक्षाभास. cf प्रत्यक्षमाप सद्वस्तु संस्परीनियतव्रतम्। विकल्पारोपिताकारसामान्यप्राहकं कथम् ॥—Quoted in the purvapaksa, N. Manjari p. 30.

न्या. वृ. आत्मा चेह &c.—The Buddhist does not believe in any such per-P. 11 l. 10. manent psychic entity as आत्मन of the Brahmanas and the James. His आत्मन is चित्तचैत्तसंतानस्य.—a flowing stream of consciousness and its forms.

तत्र चित्तं &c —The Panjika thus distinguishes between चित्त and चैत:-पञ्जिका P. 40b. the former is general consciousness, the latter particular consciousness, that is to say, consciousness of the general form of a thing, and that of its particular character ( तत्र चित्त सामान्यार्थग्राहि ज्ञानम् । वैत्तो विशेषावस्थात्राहिणो ज्ञानक्षणाः ). The point of the explanation is that the चित्त and the चैत are not related as प्रकृति and विकार (substantial cause and its product) as maintained in certain systems of Brāhmana philosophy The two are merely different kinds of जान, of which one can be said to be the cause of the other in the sense that one is an antecedent of the other, the causal relation being only their orderly sequence No ज्ञान endures more than a moment; hence it is called ज्ञानक्षण. संतान, moreover, is not an abiding reality, but a flowing stream of past, present and future moments of ज्ञान.

पांजिका. इह धर्मोदन् केवलाद्वेत्यन् . (Hem. S'abd ) P. 41a

तत्प्रतिपादकप्रमाणाभावात्-The rejection of 'आत्तवाद' (=आत्मवाद) is as old as Buddhısm. But Gautama Buddha seems to have rejected it from an ethical motive, rather than on metaphysical grounds Later Buddhısts have supplied the required logic (See Milindapanha etc.)

- न्या. प्र. वृ. आग्मसंविदे=चित्तचैत्तसंततेखवोधाय. I cannot understand the retention P. 11. of the word 'आत्मन्' of आत्मसंविदे in Buddhist logic except on the hypothesis that the Buddhists were building their Logic upon Brahmanical foundations and were unconsciously borrowing their language.
- 11. 12-13. Read: प्रत्यक्षातुमाने एव सामासे आत्मसिवदे आत्मावनोधाय, न साधनदृषणे । आत्म- संवित्फल्प्लात् तयोः । See supra, न्या. प्र. वृ. P. 10. ll. 23 and Note thereon.
  - 1. 13. नतु साधनमपि &c.—Criticism: If साधन means अनुमान, as you say, ( see supra) why is the word 'साधन ' used in one line and 'अनुमान'

in the other? The same word should be used in both the lines, either साघन or अनुमान. Answer: There is a difference between the two: 'साघन' is for convincing another person (परार्थम्); अनुमान is for convincing oneself (स्वार्यम्). This statement, however, does not seem justified when we remember that elsewhere अनुमान is said to be of two kinds, स्वार्थ and परार्थ.

- l. 16. व्यसस्ताह—Another possible objection: प्रत्यक्ष and व्यन्तान which are for वास्तिविद् precede साधन and द्राण which are for प्रसंविद् . Consequently, the second line should be first, and the first second. Answer: A book is intended for the reader, and is therefore परवंवित्प्रधान. Consequently, साधन and द्र्मण which are परसंविदे have been given precedence in the Verse Another answer: परार्थिनिवन्धनत्वात् &c. The order is intended to suggest that स्वार्थ (self-interest) is dependent upon परार्थ (benevolence). This is extracting Ethics out of Logic! The latter answer, says the Vṛṭṭikāra, is given by 'others' (' वन्ये'). Here is one more reference to earlier commentators. Recall supra "रिचतामिष सहप्रेड़:" &c.—( न्या. वृ. P. 9. 1. 6. ).
- न्या वृ. इह च साधनादयोऽष्टो &c.—The eight terms contained in the funda-P. 11, l. mental Verse which form the subject matter of the treatise are: (1) साधन, (2) साधनाभास, (3) दूषण, (4) दूषणाभास, (5) प्रत्यक्ष, (6) प्रत्यक्षाभास, (7) अनुमान, and (8) अनुमानाभास.
- म्या प्र. वृ. यथेवं परसंवित्यात्म — Objection · the study of the प्रकरणम्, the subject P. 12. matter of the treatise, is thus the प्रयोजन, and not the two संविद्s, the latter being a somewhat remote effect of the work Answer: It does not cease to be a प्रयोजन, though remote. The work has a series of प्रयोजनs culminating in the attainment of the final goal (परमगित). The final goal, however, should not be placed before an ordinary student of Logic (अन्युत्पन्नविनेयगणः). अपरस्त्वाह The book has a purpose both for the reader and the writer.

पित्रका यदि प्रयोजनत्वेन &c—Read उमयोरप्यप्रयोजनत्वं प्राप्नोति for उभयोरिप प्रयोजनार्वं P. 41. bb. प्राप्नोति.

P. 42. a. हेयोपादेयाभ्यां &c—उपेक्षणीय is included in हेय.

- P. 42. ab. अर्थते गम्यते &c Pañjikā reads 'अर्थते' for 'अर्थते' of the Vrtti. It derives अर्थ from ऋ—अर्थते=गम्यते—with the Unadi suffix य. As a matter of fact अर्थ is a secondary root from the primary ऋ—अर्.
- च्या. म. वृ. एतावानेव ..संक्षेप: संक्षेप, summary. Obviously, Buddhist P. 12. 1 18. Logic does not begin with this Verse. It is rather the summary of the earlier Logical Doctrine.
  - 1. 18. মান্তনা বাংব...বুরবার:—This is how the old commentators justify the title of 'মান্ত' given to this Verse. Here is again one more reference to earlier commentators (see supra).
  - न्या. प्र. तत्र पक्षादि •—Note that the साधन according to the author is not P1. l. 4. the हेत only, but all the three:
- to P 2. 2.12. (1) पक्षवचन e. g. अनित्य, शब्दः, (2) हेतुवचन e. g. कृतकत्वात्, (3) दशन्तवचन e. g. यत्कृतकं तदनित्यं दष्टं यथा घटादि । and यमित्यं तदकृतकं दष्टं यथाकाशम्.

[ See न्या. प्र. P. 2. II 8-12]

corresponding to (1) प्रतिज्ञा, (2) हेत and (3) उदाहरण of the Brahmana Nyaya.

- न्या. प्र वृ. तत्र ययोद्शः &c.—The description should follow the order of the P. 12. enumeration.
  - पञ्चिका उद्देश उत्क्षेपो ... उद्देश and निर्देश of the Vrtti explained: the former is P. 42. विशेष्यमणनम्, the latter विशेषणमणनम्. Their relation, therefore, is that of the subject and the predicate.
- न्या. प्र. वृ. गोमण्डलादिव गी.—A particular cow may be characterized as P. 13. 1. 1. 'क्षीरसंपन्ना '—'rich in milk.' Here the guna क्षीरसंपन्नत्व is the feature which distinguishes the particular cow in a herd of cows.
  - पश्चिम व्यायन्यत्र etc 'Which of these cows is rich in milk?.' 'The P. 42. black one'—Here 'black' is the distinguishing mark, and not 'rich in milk'. But pointing to a particular cow one may say, 'this cow is rich in milk' where 'to be rich in milk' is her distinguishing feature. Thus, the Panjika discovering a slight looseness of thought in the Vrtti justifies it with reference to particular circumstances.

The Panjika reads गो: for गौ: of the Vritti in गोमण्डलादिव etc. (p. 13. l. 1)

न्या. प्र. वृ. पच्यते 'पक्ष' (from पच्, to make manifest) is that which is mani-P. 13. l. 1. fested or brought to consciousness in the process of inference= साध्य=धर्भविशिष्टो धर्मी i. e. the subject (minor term) taken with the predicate (major term). Mark that according to the author the साध्य (the probandum ) is not the धर्मेन् alone, nor the धर्मे alone, but the धर्मिन् as characterized by the धर्म cf. N. P. Vrtti p. 15 ll. 22-24. "न घमेमात्रं, न धर्मी केवलः, न स्वतन्त्रमुभयं, न च तयो. संबन्धः, किंतु धर्मधर्मिणोर्विशेषणविशेष्यभाव cf. "केचिद्धर्मान्तरं मेयं लिङ्गस्याव्यभिचारतः। संवन्धं केचिदिच्छन्ति सिद्धत्वाद्धमेधर्मिणोः । लिङ्ग धर्मे प्रसिद्धं चेत् किमन्यत् तेन मीयते । अय धर्मिणि तस्यैव किमर्थं नानुमेयता । संवन्घेऽपि द्वयं नास्ति पष्टी श्रूयेत तद्वति । अवाच्ये।ऽनुगृहीतलात् न नासौ लिङ्गसगत । लिङ्गस्याव्याभिनारस्तु धर्मेणान्यत्र दिस्यते । तत्र प्रसिद्धं तद्युक्त धार्मिणं गर्मायध्यीत" Pr. Sam. Ch. II. Sanskrit text as read by Dr. S. Vidyabhūsaņa (see his H. I. L. pp. 281-82 note, and quoted in the N. Tāt-tīkā, Vız. ed p. 120). For a full discussion in agreement with the view above set forth, see Kumārila's S'l. Vār. Anumāna Pari vv. 27-51. cf. especially—"एकदेशविशिष्ट्य धर्म्येवात्रानुमीयते। निह तिन्नरपेक्षत्वे संभवत्यनुमेयता । न धर्ममात्रं सिद्धत्वात् तथा धर्मी तथोभयम् । व्यस्तं वाऽपि स्वतन्त्रं वा स्वातन्त्र्येणानुमीयते । " vv 27-28. The passage in the Nyāya-Vārtika which discusses Dinnāgás statement in the Pr. Sam. will be found extracted as Section 9. Fragment F. 'What is the Probandum in Inference', in Randle's Fragments from Dinnaga.

च्या. प बृ. तहणसंविज्ञानो वहुनीहि =(1) तस्य [वहुनीहे ] गुणानां [तहुण-] संविज्ञानं यस्मिन्—Where P. 13. 1. 4. गुण=अवयव; 2. e., that variety of वहुनीहि in which all the parts of पिनका. the compound are included in the sense; or, taking गुण in its p. 42. b ordinary meaning, तस्य [वहुनीहिवाच्यस्य] गुणः, तस्य [तहुणस्य] सविज्ञानं यत्र, 1. e. that variety in which the qualifying part of the compound is included in the sense. Thus, in न्नाह्मणादयो वणीः', are meant all the वणीं including the नाह्मण (वणी) Here आदि≡ the first in order (व्यवस्थायैः). But in 'पर्वतादिकं क्षेत्रम्' पर्वत is only the उपलक्षक, that is, the distinguishing mark of the particular क्षेत्र, it is not included in the क्षेत्र, so that पर्वतादिकं क्षेत्र is the क्षेत्र adjoining the mountain. Here आदि≡near (समीपार्थ.)

- पित्रका. इह केयोचिन्मतम् &c.—This is an important addition to the information contained in the N. Pr. and the Vrtti. The Brahmana Nyáya, as is well known, has five अवयवड of परायोनुमान, the Buddhist not even three, but only two, viz. हेत and ह्यन्त, not even पक्ष. It may be asked: How can there be साध्य without the पक्ष? Answer: साध्य will come in through व्याप्ति and उपनय. Thus, पक्ष goes out and with it the प्रतिज्ञा and the निगमन of the Brahmana logic Hence, in the Vrtti, "पक्षोपलक्षिता हेतुह्यान्ता. [=हेत and the two ह्यान्तड, साधम्ये॰ and वैधम्ये॰] तेवां वचनानि...साधनम्"।
- न्या. प्र. वृत्ति. Read तेपा वचनानि उक्तयः । किम् ? । साधनमिति.
- P. 13 l. 14. इह च यदा &c. The three ways of taking the word साधन —in the sense of (1) करण, (2) भाव and (3) कार्य.
- P. 13. l. 18. कार्ये कारणोपचारात्—Thus explained in the Panjıka: यथेदं मे शरीरं पौराणं कर्म Here कर्म stands for कर्मफल (See Panjıka पुराणमेव पौराणं etc.). परसज्ञाने (1 16), and प्रतिपाद्यसंनाने (1. 20). Is the correct reading संज्ञान or संतान? परसंज्ञान—consciousness of the other party. परसंतान—The stream of consciousness (according to the Buddhist conception of the knower) of the other party. Panjıka favours the latter reading. परसंताने इत्यन्यज्ञानसंतती.
  - न्या. प्र. वृ. तद्यथा वृक्षा वनं &c Here the subject is in plural number, and the P. 13. 1 20 predicate in the singular. The plural is therefore meant to be taken in the collective sense. ('समुदितानामेव'— Vrtti; 'मिल्प्तानामेव- न त्वेकेकशो विगकलितानाम् '— Pañjikā.)
    - l. 23. इसं च दिङ्नागाचार्येण etc.—This is cited as a passage of Dinnaga's occurring elsewhere.
    - पश्चिका. नन्तेवं सित विदुषा &c.—This is to be read in continuation of P. 43. b the passage इह केपांचिन्मते explained above. Explanation—
      It is said elsewhere "विदुषां वाच्यो हेतुरेव हि केवलः"; i. e for the wise, हेतु alone is sufficient as साधन. For the 'अन्युत्पन्न' (the unenlightened) all the three पक्ष, हेतु and दश्चन्त together make the साधन, while, for the 'न्युत्पन्न' (the enlightened), हेतु alone should suffice

- न्या. प्रसहेतुदृद्यान्तवचनैः—This is an explanation of "साघनं...परसंविदे" of P. l. ll. 4-5. the fundamental verse.
- न्या. प. वृ. इदं च न ज्ञायते...—'साधन' is an ambiguous term: it may mean P. 13.1.25. (1) causa, that is, the cause which produces the effect; thus, बीज is the साधन (=कारक=जनक) of अङ्कर; or (2) ratio—the reason which reveals the reality; thus, प्रदीप is the साधन (=व्यज्ञक= प्रकाशक) of घट. It is in the latter sense that the term is here used.
- P. 14. 1. 4 पन्यते &c.—(1) पक्ष, (2) हेत and (3) ह्यन्त explained etymologically: (1) पक्ष, (from पन्) = manifested to consciousness of the person. (2) हेतु, (from हि to go, to know); = that by which something is known. (3) ह्यन्त = (from ह्य+अन्त) = that which carries the ह्य to the अन्त, i. e. the phenomenon which serving as an example or illustration of the law, carries us to the conclusion. हेतु-ह्यान्ता:— a dvandva of हेतु and the two varieties of ह्यान्त viz. साधम्ये• and वैधम्ये•. Hence the plural.
- न्या. प्र. वृ. वर्ष व etc.—The verse is quoted also in Hema-Pramāna. P. 14. ll. 16 mimānsā under sûtra II. 1-30.
  - पश्चिता. The point of each word in the verse is carefully explained P. 43. b in the Panjika.
- न्या. प्र. वृ. कारकाणामिववक्षाशेषः—See Hema. com. on "शेष " (Sab. 2.2.1): P. 14, l. 16 " कर्मादिभ्योऽन्यस्तदिववक्षारूपः स्वस्वामिभावादिसंबन्धविशेषः शेषः तत्र षष्टी स्यात्।"
  - न्या. प्र. तत्र पक्षः प्रसिद्धो धर्मी etc.—The Vrtti has प्रसिद्धीवरोषणिविशिष्टतया, probably P. 1 the correct reading, for प्रसिद्धिवरोषणिविशिष्टतया of the N. Fr. The Mss. of the latter, however, read ॰ विशेषेण ॰ प्रत्यक्षाद्यविरुद्ध इति वाक्यरोषः— Why should the author have to add this, if the original definition in which he was free to incorporate it, was his own? The words " इति वाक्यरोषः" however, do not occur in T¹, T² and Ch. for a discussion of this point see below (note on Pañjikā 46 a).
  - न्या. प्र. वृ. " प्रसिद्धविशेषणविशिष्टतया स्वयं साध्यत्वेनेप्सित. —" Definition of पस.
  - P. 14.1. 24. प्रसिद्ध=प्रकर्षण सिद्धं, "वादिप्रतिवादिभ्यां प्रमाणवलेन प्रतिपन्नम्"—अत्राह इह धर्भिणः—
    15.1.1 Objection: The धर्मिन् is accepted by both the parties, not its
    विशेषण, the latter being साध्य and not सिद्धः ('प्रसिद्धः'). Answer:

It is सिद्ध in the दशन्त. Had it not been so, the inference would not have been justified.—" यदा विशेषणमि प्रसिद्ध गृसते इत्यर्थः तदा विवादाभावेन पक्षोपलक्षितहेतुदशन्तवचनोचारणस्य नैरर्थक्यमेव स्यात् "—Pafijikā.

- न्या. प्र. वृ. इह च विशेषणस्य व्यवच्छेदकत्वात् &c.—The विशेषण here meant is each P. 15 1.10. विशेषण, that is, the differentiating term is the definition of पद्म Thus, 'प्रिविद्धो धर्मी' (N. Pr.) excludes the धर्मिन् which is अप्रसिद्ध and is therefore पद्मामास.
- 11. 11-12. प्रसिद्धविशेषणविशिष्टतया &c.—विशिष्ट that is विशेष्य should be also प्रसिद्ध (Would it not be better to read सप्रसिद्धविशेष्यस्य in 1. 12. ?).

Thus, we have three cases all of which have been explained in the Panjika by means of illustrations:—

- (1) अप्रसिद्धविशेष्य e. g. सांख्यस्य वीदं प्रति चेतन आत्मेति; for, the Buddhist denies the existence of आत्मन् though not of चैतन्य.
- (2) अप्रसिद्धविशेषण e g. बौद्धस्य सांस्यं प्रति विनाशी शब्द इति, for the Sāmkhya (better to say, the Mımāmsaka) denies the विनाशित्व of शद्द, . though not शद्द itself.
- (3) अप्रसिद्धोभय (both—°विशेष्य and °विशेषण) e. g. वैशेषिकस्य वौद्धं प्रति सुखादिसमवायिकारणमात्मेति, for the Buddhist denies both the existence of आत्मन् and its character of being the समवायिकारण of सुख, दु:ख etc. (Panjika 44 a).
- न्या. प्र. वृ. तथा स्वयमित्यनेनम्—&c. 'स्वयम् ' 18 there to make it possible for P. 15 ll 12 अञ्चुपगमसिद्धान्त to be brought within the scope of Inference. 'स्वयम् ' etc. "i. e. वादिना"—the वादी " यस्तदा साधनमाइ."
  - पश्चिमा. स्वयमित्यादि &c—(1) सर्वतन्त्रसिद्धान्त—the siddhānta or thesis which P. 44.b. is accepted by all schools of thought Thus, all agree that there are certain प्रमाणs, such as प्रत्यक्ष, by which certain things can be proved, e. g water is a liquid etc. (2) प्रतितन्त्रसिद्धान्त—the siddhānta of each school, which others refuse to accept. For example, the Sāmkhyas hold that all is eternal, the Buddhists that all is non-eternal, and the Jainas that all is both eternal and non-eternal, which are thus the प्रतितन्त्रसिद्धान्त of each of these schools, and not a सर्वतन्त्रसिद्धान्त, that is, one accepted by all. (3) अधिकरणसिद्धान्त—the basic siddhānta which when proved carries

other siddhantas with it. For example, the नित्यत्व of आत्मन् is an अधिकरणसिद्धान्त which implies other siddhantas such as आत्मन शरीरादन्यत्वम् , अमूर्तत्वम् and अस्तिलम् (4) अभ्युपगमसिद्धान्त—the siddhanta which a person undertakes to prove on his own account. example, such propositions as शीतो हुतभुक्, तृणाग्ने गजयूथम् , खरे शृह्मम् " एतदेवास्य रुक्षणं वृत्तिकृदप्याह."—I do not know if the Vrttıkara has ın mınd such absurd illustrations as those given in the Panjıka. Perhaps, all that he probably means in the passage " शास्त्रनिरपेक्ष-वादिनोः etc." is that a disputant may for the time being renounce his allegiance to his "আল্ল", and accept the popular, uncritical view of a subject and proceed with the debate. The context in which reference is here made to 'अभ्युपगमसिद्धान्त viz the definition of पक्ष shows that by it is meant any proposition which one desires to prove ( 'साध्यत्वेनेप्सित '). For a meaning of अभ्युपगमसिद्धान्त other than that given in the Panjika see Nyayasutra I. 1-31 and Vārtika thereon, with the Tāt-tıkā ın the original and also in the English translation of Dr. Jha It is curious to note that while the Panjika mentions and explains the four kinds of सिद्धान्तs, the Bauddhas, viz. Dinnaga and others, have criticised the whole doctrine as untenable, see Nyāyavārtika pp. 106-107:' " सर्वेएवायं पक्ष "-to end, Referring to the criticism, the author of the Tat-tika says: "तदनेन प्रबन्धेन भदन्तिदिङ्नागोदितानि दूषणानि निराकृतानि.". Dinnaga was the principal critic of the Nyayasûtras, and most of these criticisms may well have proceeded from Dinnaga as the Tat. observes, but perhaps not all. it should be noted that the Vārtikakāra distinguishes between the criticism of 'केचित्,' and that of 'अपरे.' Probably all were Buddhistic, but not all Dinnaga's. The author of the Panjika, however, being a Jaina was not bound to follow the Buddhistic critics. Gunaratna, a Jaina commentator of the fifteenth century thus illustrates अभ्युपगमसिद्धान्त of the Naiyayikas: " प्रौद्धवादिभिः स्वबद्धयतिशयचिख्यापियषया यर्तिःचिद्वस्त्वपरीक्षितमम्युपम्य विशेषः परीक्ष्यते सोऽभ्युपगमसिद्धान्त । यथास्तु द्रव्यं शद्घ स तु किंन्नित्योऽनित्यो वेति शद्धस्य द्रव्यत्वमनिष्टमुभ्युप-पगम्य नित्यानित्यत्वविशेष परीक्ष्यते ॥ " following the explanation of Vâtsyâyana. As observed already, in the present context the word has to be understood in the much wider sense of any proposition which one desires to prove.

या. प्र. वू. एतेन गर्धाप.....संगतमेन । In the S'āstra which the debater avows there may be numerous propositions asserted in connection P. 15. 1. 16-19. with a particular subject, yet for himself he may undertake to prove only one of them, which thus becomes the subject of his reasoning ( स्वयं साध्यत्वेनेप्सितः ). Read "भवतीति यहुक्तं" instead of "भवतीति । यदुक्तं"

पञ्जिका. P. 45 a. The Panjika says that this justification of 'स्वय' in 'स्वयं साध्यत्वेने-िसतः' is gven by Dharmakîrti, who is referred to in the Vrtti as 'वादिसंख्य '. The passage is found in the Nyayabindu of Dharmakîrti, p 110:-" स्वयमिति वादिना, यस्तदा सार्वनमाह । एतेन यद्यपि क्वचिच्छास्ने स्थित साधनमाह् तच्छास्रकारेण तिसम्धिर्मण्यनेकधर्माभ्युपगमेऽपि यस्तदा तेन वादिना धर्म स्वयं साघियद्वीमष्टः स एव साध्यो नेतर इत्युक्त भवति." The passage is fully expounded in the Panjika, and the exposition may be compared with the following extract from the commentary of Dharmottara (p 60); "स्वयमित्यनेन.....ननु स्वयंशब्दस्य वार्द-नेत्येष पर्यायः । कः पुनरसौ वादीत्याह । यस्तदेति । वादकाले साघनमाह । अनेकवादिसंभवेऽपि स्वयंशञ्दवाच्यस्य वादिनो विशेषणमेतत् । यद्येवं वादिन इष्टः साध्य इत्युक्तम् । एतेन च किसु-केन । अनेन तदा वादकाले तेन वादिना स्वयं यो धर्म, साधियत्रिमष्ट स एव साध्यो नेतरो धर्म इरयुक्तं भवति । वादिनोऽनिष्टधर्मसाध्यत्वनिवर्तनमस्य फलमिति यावत् । अय किस्मन् सरयन्य-धर्मसाध्यायसभवो यन्निवृत्त्यर्थे चेदं वक्तव्यमित्याह । तच्छास्रकारेणेति । यच्छास्र तेन वादि-नाभ्यपगतं तच्छास्रकारेण तस्मिन् साध्यधर्मिण्यनेकस्य धर्मस्याभ्यपगमे सत्यन्यधर्मसाध्यत्व-समव. । तथा हि शास्त्र येनाभ्युपगतं तिसदी धर्म सर्व एव तेन साध्य इत्यस्ति विप्रतिपत्ति । अनेनापास्यते । अनेकधर्माभ्यपगमेऽपि सति स एव साध्यो यो वादिन इष्टो नान्य इति । "

न्या. प्र. वृ.

साध्यत्वेनेति etc.—cf. Nyāyabindu p. 110-" स्वरूपेणैव स्वयमिष्टोडनिराकृतः पक्ष इति । स्वरूपेणेति साध्यत्वेनेष्ट । स्वरूपेणेवेति साध्यत्वेनेष्टो न साधनत्वेनापि । यथा शब्दस्यानित्यत्वे P. 15. साध्ये चाक्षपत्वं हेतः शब्देऽसिद्धत्वात् साध्यं, न पुनस्तिदह साध्यत्वेनैवेष्टं साधनत्वेनाप्यभिधानाष्ट्र' 1 19. which is thus explained in the N. B. Tîkā (p. 59):-

> , " ननु चैवशब्द केवल एव प्रत्यवमर्ष्टन्यस्तिकमर्यं स्वरूपशब्देन सह प्रत्यवसृष्टः । उच्यते । एव. धन्दो निपातो द्योतकः । पदान्तराभिहितस्यार्थस्य विशेषं द्योतयतीति पदान्तरेण विशेष्यवाचिना सह निर्दिष्ट । न साधनलेनापीति । यरसाधनलेन निर्दिष्टं तत्याधनलेनेष्टमसिद्धलाष साध्यत्वेनापीष्टं तस्य निवृत्त्यर्थे एवराव्द । तदुदाहरति यथेति । शब्दस्यानित्यत्वे साध्ये चाक्षुपत्वं हेतुः । शब्देऽ-सिद्धत्वात् साध्यमित्यनेन साध्यत्वेनैवार्ष्टमाइ । तदिति चाक्षणत्वम् । इहेति शन्दे । न साध्यत्वेनैवेष्ट-मिति साध्यत्येनेष्टिनियमाभावमाइ । साधनत्वेनाभिधानादिति । यतः साधनत्वेनाभिहितमतः साधनत्वेनापीष्टम् । न साध्यत्वेनैवेति ॥"

- पितंका. यावता न्यायमुदेयं...स्वयमिति पदमुक्तम् ।—of. "नतु च शास्त्रानपेक्षं वस्तुवलप्रवृतं लिक्कम् । P. 45a. अतोऽनपेक्षणीयत्वात्र शास्त्रे स्थित्वा वादः कर्तव्यः । सत्यम् । आहोपुरुषिकया तु यद्यपि कविच्छास्रे स्थित इति किंचिच्छास्रमभ्युपगतः साधनमाह तथापि य एव तस्येष्टः स एव साध्य इति ज्ञापनाय-दमुक्तम् । इष्ट इति । " (N.B. Tika pp. 60-61)
- P. 45 ab अनेन च....हेतुरिप पक्षो भवतीति. Here 'साध्य' (Vṛtti p. 15 l. 20) qualifies हेतुरष्टान्तामासा '. 'हेतु 18 that which is meant as a 'हेतु' even if it be unproved; it is not on that account a पक्ष, unless it is again itself made a subject of proof ("यः पदार्थः साध्यत्वेन विपयीकृत-साधयप्रयेनं हेतुत इत्येवंभूतयेच्छ्या, स साध्यः साध्याभिप्रायेण निर्देशः पक्षो भवति ।..... यदा तु हेतुदृष्टान्तयोः परासिद्धयो साधनान्तरेण सिषाधिययया निर्देशः कियते तदा प्रति-क्षात्वमभ्युपगम्यत एव । " Panjikā).
  - P. 45 b अयमत्र भावार्थ &c—This is a note on 'इच्छयापि व्याप्तः पद्धः' of Vrtti. The पक्ष need not be mentioned expressly as a 'पद्ध' even in a परार्थानुमान, it may be so even by implication. A साधन is put forward as a साधन in Inference (i. e. हेतु as a पद्धधमें) in the hope that it will be accepted as unquestionably true by the opposite party. But it may not be so accepted, in which case it at once becomes a साध्य, i. e पद्ध, by implication There is no such thing as an absolutely fixed साध्य or साधन. cf. Nyāyabindu (p. 111, 14) "इष्ट इति यत्रार्थे विवादेन साधनसुपन्यस्तं तस्य सिद्धिमिच्छता सोऽनुक्तोऽपि वचनेन साध्यस्तदधिकरणत्वा द्विवादस्य। यथा परार्थाश्रद्धरादय संघातत्वात् शयनासनाद्यङ्कविदिति"।

पञ्चिता. परार्था.....इत्युक्त प्रदर्शियध्यते—In connection with N.Pr. P. 5 1. 8. P. 45.b. Vrttı P. 28, Panyıkā p. 61 b.

पञ्जिका. तस्मात् स्थितिमदं &c.—Note this final form of the definition of पक्ष or P. 45 b. साध्य —" वादिप्रतिवादिनोर्विवादास्पदे वादिना यत्साघयितुमिष्टं वस्तु तद्वचनेनोक्तमनुक्तं वा प्रस्तावगम्यं सर्वे साध्यमित्युच्यते"।

स्या. प्र वृ. इत्यनेन च.....इति भावार्थः—To sum up पक्ष is to be defined as "घर्म-P.15 ll.21- विशिष्टो धर्मा " [cf. N.Vārtika: p. 108-9. "प्रज्ञापनीयधर्मविशिष्टो धर्मा साध्य"], a definition which is further explained as involving the follwing consequences—"ततश्च न धर्ममात्रम्, न धर्मा क्वेचल, न स्वतन्त्र- मुभयम्, न च तयोः संवन्धः" [See above p. 12 Note on न्या. प्र. वृ P 13 l. 1 etc. and the passage quoted from S'l. Vārt. The Nyāyabindutikā (P. 24) thus discriminates "अत्र हेतुलक्षणे निश्चेत्रव्ये धर्म्यनुमेयः, अन्यत्र वृ साध्यप्रतिपत्तिकाले समुदायोऽनुमेयः, व्याप्तिनिश्चयकाले वृ धर्मोऽनुमेयः।"

पानिका. धर्मस्य धर्मिणो वा etc. Explanation of स्वतन्त्रम्=एकाकि. P. 45 b

स्या. प्र. वृ. अश्रावण शब्दः etc—Uddyotakara criticises this as follows: "अश्रावण P. 15. 1. 25 शब्द इति प्रत्यक्षविरोधं केचिद्वणयन्ति । तदयुक्तम् । इन्द्रियवृत्तीनामतीन्द्रियत्वात् । इन्द्रियवृत्तयोऽतीन्द्रियाः।इदमनेनेन्द्रियेण गृह्यते नेदमनेनेति न कस्यचित् प्रत्यक्षमित्ति किंतु तद्वावाभावानुविधानात् क्षादिश्वानीरित्रियश्वतयोऽनुमीयन्ते । तस्मान्नेदमुदाहरणम् । उदाहरणं त्वनुष्णोऽनिरिति युक्तम् ।"
(N. Vārt. p. 113). Similarly, Kumārila: "अग्राह्यता नृ शब्दादे" प्रत्यक्षेण विरुष्यते । तेषामश्रावणत्वादि विरुद्धमनुमानतः । न हि श्रावणता नाम प्रत्यक्षेणावगम्यते । सान्वयव्यतिरेकाभ्यां गम्यते विधरादिषु ।"—S'l. Vār. An.P. vv 59b-61a which is thus explained by Pārthasārathimis'ra in his commentary Nyāyaratnākara:—"दिङ्नागस्त्वदं प्रत्यक्षविरोधोदाहरणमिच्छति तिन्नराकरोति न हीति । इदं शब्दस्य श्रावणतं यज्ज्ञानस्य श्रोत्रजन्यत्वं, तद्भावमावनियमध्य तज्जन्यत्वं, न च श्रोत्रं शब्दक्षाम्या श्रावणतेति । किं त्वनुमानगम्यत्याह । सेति । शब्दक्षानस्य कार्यत्वात् कारणत्वे किल्पते शब्दोचारणादिषु सत्त्विप कदाचिच्छन्दस्यान्नानात्तिरिक्तमिष कारणमस्तीति निश्चिते कर्णशक्तलीपिधाने तस्याध्य वातदोषादपधाते वा विधरस्याश्रवणादन्यस्य च श्रवणात्कर्णशक्तिःकर्जित्ति। तत्व श्रोत्रम् । अतोऽनुमानगम्येव श्रावणता । तेन यो नाम शब्दोऽश्रवण ग्रुणत्वाद् रूपादिवदिति प्रयुद्धे तस्यानुमानिरोधः।।"

पञ्जिका. P. 46a. नन्त्रस्य वाक्यस्य etc — This is Pars'vadeva's note on " इति वाक्यशेप: a which occurs in the Sanskrit text of the Nyaya-Praves's but is not to be found in the Tibetan and Chinese translations (T'. T'. Ch). The same would seem to be the reading of the N.Pr. according to Haribhadrasûri. Here Pars'vadeva perceives a difficulty.—If "प्रत्यक्षाद्यविरुद्धः" is a part of the original definition, 'इति वाक्यशेष ' is evidently superfluous and therefore a wrong reading and yet Haribhadra reads it. He solves the difficulty by informing us that as a matter of fact the original definition of the sutra of the 'प्रीचार्यंड' did not contain the word 'प्रत्यक्षायविरुद्धः,' but this glaring defect was supplied by the 'वार्तिककृत्' (Dharmakirti), and consequently Haribhadrasûri should be here taken to be explaining the sutra with the vartika, that is, the original definition as amended by the critical commentary. Now, if this be a statement of fact based upon tradition and not a mere hypothesis set up in order to overcome a difficulty ( and his language shows that he himself believed it as a fact) it is plain that "प्रत्यक्षमयविद्ध

इति वाक्यशेष:" is a later addition, which at first was perhaps only a marginal note and afterwards got embodied in the text by two stages—first with the words " इति वाक्यशेष " retained as a reminiscence of the addition as in the Sanskrit Ms., and afterwards dropped as in the Tibetan and Chinese copies, when the addition was finally accepted as an integral part of the definition. On the other hand, in support of the reading of T1, T2 and Ch—which have " प्रत्यक्षाचिक्दः" only, without " इति वाक्यशेष.", it may be urged that the author of the Nyāya-Praves'a is fully aware of the necessity of the proviso " प्रत्यक्षाद्यविरुद्धः," as is clear from his paragraph dealing with पक्षामास [vide "साधियतुमिष्ठोऽपि प्रत्यक्षादिविरुद्ध पक्षाभास., "], and could not, therefore, have omitted the word in the definition. But in answer to this it may be noted that "प्रत्यक्षाद्यविरुद्ध "is after all not the essence of the thing, but only a proviso to exclude पद्माभासs, and consequently there should be little surprize if the older definitions did not contain this word. And as a matter of fact we know, on the authority of Uddyotakara and Vācaspatīmis'ra, that they did not. Vācaspatimis'ra attributes one such-"पक्षो यः साधियतुमिष्टः"—to Vasubandhu, vide his comment on the paragraph of the Vartika on N. Sutra I 33 criticising the definition "साध्यत्वेनेप्सितः पक्ष " and the same with " विरुद्धार्थानिराकृत " added:-" स्थानान्तरीयं च भदन्तस्य लक्षण साभ्यत्वेनेप्सित पक्षो विरुद्वार्थानिराकृत इति दूषयति एतेनेति । अत्रापि साध्यपदाद्धे वृथाक्षरचतुष्टयमिति । तथा पक्षो य साधियतुमिष्ट इत्यत्रापि वसुवन्धु-लक्षणे विरुद्धार्थानिराकृते-प्रहुणं कर्तेन्यम् । एतदुक्त भवति । न केवलमस्माकमेतद्विरुद्धार्थानिराकृतपदमनर्थकं प्रतिभाति समानतीयीनामपि तथा विभाति यतस्तैनीपात्तमिति।" Now, as recorded by Pars'vadeva, the " वार्तिकहृत्", that is Dharmakirti, the well-known Vārtīkakāra of Dinnāga, may have introduced the words "प्रत्यक्षाद्यविरुद्ध इति वाक्यरोष " into the text of the Nyayapraves'a. but he was not the first to perceive the necessity of the proviso Uddyotakara, who was an elder contemporary of if not distinctly earlier than Dharmakirti, quotes a Buddhistic definition of पक्ष which contains the required proviso: thus, " साध्यत्वेनोप्सतः पक्षा विरुद्धार्थानिराञ्चतः". Dr Randle rightly attributes this fragment of a Kārikā to Dinnāga, and surmises that it might be from the third chapter of his Pramanasamucchya. Outside the Buddhist circle, the proviso occurs in the

Nyāyāvatāra\* of Siddhasena Divākara, a Jaina writer, (who lived in the sixth century A. D.) according to Dr. Satischandra. but in the latter half of the seventh a little after Dharmakirtiaccording to Jacobi), and in its germ it 'can be traced to Vātsyāyana Bhāsya of the N. Sūtras.† thus appear that long before Dharmakîrti, Dinnaga had modified Vasubandhu's definition "पक्षा य साधियतीमधः" into " साध्यत्वेनेप्सित पक्ष विरुद्धार्थानिराकृत: " and if the old definition was still repeated in substance in the N. Pr. it was only out of deference to the 'पूर्वाचार्यंड', and further because the addition was not essential and could easily be taken as understood. This is the only way in which I can reconcile the "प्रत्यक्षाद्यविरुद्ध इति वात्रयशेष " of the Sanskrit mss. with the omission of "इति वाक्यशेष." in the Tibetan and the Chinese. There is one point, however, in which I hesitate to accept the statement of Pars'vadeva. do not think it was Vartikakara's criticism which was inserted in the Nyayapraves's in the words "प्रत्यक्षायिक्द इति वान्यहोष." and this mixture of Sutra and Vartika was commented upon by Haribhadra For, in that case we should have found Vārtikakāra's other criticisms also similarly attended to I think " प्रत्यक्षायविरुद्ध इति वाक्यशेष-" was introduced by Buddhists to meet Uddyotakara's criticism that "साध्यत्वेनोप्सतः पक्ष. विरुद्धार्थानिराञ्चतः" was in conflict with "पक्षो य साधियत्रिष्टः" which does not contain the last word 'विरुद्धार्थानिराकृत' of the former. Consequently in restoring the original text of the N. Pr not only 'इति वाक्यशेष ,' as in T', T: Ch. but the whole set of words "प्रत्यक्षायिक्द इति वाक्यशेषः" should be dropped.

To sum up our examination of the tradition recorded by Pars'vadeva:—

- 1. Dharmakîrtı may be responsible for "प्रत्यक्षाद्यविरुद्धः इति वाक्यशेषः ', but he was not the first to perceive the necessity of the addition.
- 2. Dinnaga has defined 'পহ' elsewhere in the Pramana-samucchya with the additional word.

<sup>\* &</sup>quot; साध्याम्युपगम पक्ष प्रत्यक्षायनिराक्ठत " Nyayavatara v 14a.

<sup>† &</sup>quot; यरपुनरह्मानं प्रत्यक्षागमविरुद्धं न्यायामासः " स'-- N Bh. p 3,

- 3. The same, however, is not done in the N. Pr., which must be due to the author's respect for his ' प्रांचार्यंड, such as Vasubandhu. The N.Praves'a would thus appear so be earlier than the P. S.
- 4. The Tibetan and Chinese reading fits in well with Dinnaga's view expressed in the P. S., but if we accept it as the original reading of the N. Pr we are faced with the insoluble problem—how the Sanskrit Mss and commentaries came to read—" इति वाक्यशेष:."
- 5. The whole set of words "त्रत्यक्षायनिस्द इति नाक्यकोपः" was a later insertion in the N. Pr. done in order to meet the criticism of Uddyotakara who pointed out that Vasubandhu's definition of पद्म differed in this respect from Diināga's.
- न्या. प्र. धृ. अनित्य शब्दो नित्यो वेति—Our text of न्या. प्र. reads " नित्य P16, l. 4 शब्दोऽनित्यो वेति "
  - ,, l. 5 तत्र बोद्धादे. वैयाकरणादेनित्य:—The doctrine of शब्दनित्यता is popularly associated with the Mîmanisaka; for generally every work of his school has something to say in support of it But the Vaiyakarana holds a similar view, although from a motive somewhat different from that of the Mimanisaka; to the Vaiyākarana, शब्द is the god of his science; to the Mîmamsaka the ideal शब्द is बेद, and with him बेद is नित्य, not being the creation or revelation of any such being as God It is difficult to say in which of the two schools, the doctrine originated, perhaps it arose independently in both. The doctrine is also ascribed, sometimes, to the Sāmkhya. This, however, could be justified only as a corollary from his सत्कार्थवाद which, is a much more comprehensive doctrine
  - न्या. प्र वृ. हेतुम्त्रिस्प A हेतु, that is a good हेतु, should possess three forms, or P 16 1. 6 conditions of its validity: (1) पक्षधमेत्वम्, (2) सपक्षे सत्त्वम्, and (3) विपक्षे चासत्त्वम्. To these, the Brāhmana Nyāya adds two more. (4) असत्प्रतिपक्षत्वम् and (5) अवाधितविषयत्वम्, which the Buddhist would regard as guaranteed by 'प्रत्यक्षायविषदः' of the definition of पक्ष.
- P. 16, 1, 7 तत्र हिनोति—The etymology of the wood 'हेतु:' connected with its function.

न्या. प्र. वृ. त्रिरूपः≔त्रिस्वमावः, possessed of a three-fold nature.

P. 16, l. 8 पक्षशब्देन...Here 'पक्ष' stands for the धार्मन् alone, that is the whole P. 16, for the part (अवयवे समुदायोपचारात्). The reader will remember that ll. 12-15 the whole is 'धर्मविशिष्टो धर्मा (see न्या.प्र.इ. P 15, ll. 21-23 and note thereon).

पक्षिका P 46. ab

स च स्वमावकार्यानुपलम्भाल्यस्त्रिप्रकारः—The Panjika introduces a different kind of त्रेह्य-which is not given in the text or the Vrtti. A होत, it says, is of three kinds: (1) स्वभाव, that is the very being or essence of the साध्य, e g. ' बृक्षोऽयं शिशपात्नात् '—' This is a tree, because it is a sıms'apā' (a species of tree.)' (2) ' कार्य', that is, the effect of the साध्य, e g. 'अग्निरत्र धूमात्' There is fire because there is smoke'; and (3) अनुपलम्म, that is, non-perception which leads to the inference of absence. e. q. ' प्रदेशिवशेपे कचिद्धरस्योपलिञ्चलक्षण-प्राप्तस्यानुपलिब्यिति '—घट which should have been found at a particular place is not found there and therefore the inference is that it does not exist there For these three of the Middle Terms and subdivisions of the third kind see Dr. Vidyabhussana's H. I. L. pp. 311-12; see also Dharmakîrti's Nyāyabindu Pariccheda II, and Dharmottara's Tikā thereon:- त्रीप्पेन च लिङ्गानि । अनुपलिध: स्वभावकार्ये चेति । तत्रानुपलिचर्यया न प्रदेशविशेषे कचिद्धट उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्यानुपलच्धे-रिति । . । स्वभावः स्वसत्तामात्रभाविनि साध्यधर्मे हेत्रः यथा वृक्षोऽय शिंशपात्वादिति । कार्ये ययाप्रिरत्र धूमदिति " अत्र द्वी वस्तुसाधनौ । एकः प्रतिपेधहेतः ।"

The inferential character of these three kinds of हेतु has been thus shown in the N. Bindu:— "स्वभावप्रतिवन्धे हि सत्ययोंऽर्थे गमयेत्। तद्शतिवद्धस्य तद्व्यभिचारिनयमाभावात् । स च प्रतिवन्धः साध्येऽर्थे लिङ्गस्य वस्तुनस्तादात्म्यात् साध्यार्थोदुत्पत्तेश्च । अतस्वभावस्यातदुत्पत्तेश्च तत्राप्रातिवद्धस्वभावत्वात् । ते च तादात्म्यतदुत्पत्ती स्वभाव ग्रायेयोरेवेति । ताभ्यामेव वस्तुसिद्धिः । प्रतिषेधसिद्धिरिप यथोक्ताया एवानुपलन्धे । सित वस्तुनि तस्यासंभवात् ॥ "

It will be noticed that in the स्वमानहेत the relation between हेत्र and साध्य is that of species and genus, and consequently, essential; in the कार्यहेत it is causal; and in the अनुपलिधहेत the argument is from one negation to the other. The distinction between स्वभानहेत and कार्यहेत is a valuable contribution of the Buddhists to Indian Logic. Cf "The nature of these laws (of connection) is further made explicit by the division of the syllogism on the basis of the relations of identity, cause and

negation. It is impossible to ignore the principle underlying this division: it corresponds to a classification of judgement based on the relation of subject and attribute, first into positive (Vidhi) and negative (Anupalabddhi=pratisedha), while the positive judgement is then divided according as it is based on identity i. e. is analytic (Svabhāvānumāna), or is based on causality, empiric (Karyanumana). Reduced to a Kantian form we can recognize, without too much pressing, the ideas a priori of substance and attribute, being, non-being, identity and cause, a list which has sufficient affinity with the Kantian categories to be more than a mere curiosity of speculation.... The division of the syllogism in this way is not recorded of Dignaga and by Sures'vara is expressly attributed to Dharma-This view is confirmed by a passage from Dharmakîrti quoted by Çrīdhara, where it is said: 'The rule according to which there exists an indissoluble connexion between ideas or objects does not arise from observation or non-observation, but from the laws of causality and identity, which have a universal application. There is of course nothing inconsistent here with the view of Dignaga, which rather acquires greater precision by the new matter thus added." Keith's I. L A. p. p. 102-103.

अमीषामेते —साधर्म्यप्रयोग and वैधर्म्यप्रयोग are the enunciations of अन्वय्व्याप्ति and व्यतिरेक्क्याप्ति respectively. Cf. "व्यापकानुपलिवर्धया नात्र शिशपा वृक्षाभावात् । कारणानुपलिवर्धया नात्र धूमोऽग्न्यभावात् ।" N. Bindu II. व्यापककारणानुपलिवप्रयोगोक्तः …… i e. the प्रयोगs of व्यापकानुपलिव and कारणानुपलिवः

पञ्जिका 46 b ह्रियते &c.—Derivation of घर्म from घ्रम ( uṇādi termination ). इह यद्यपि...&c. (1) पक्षधमेत्रतिपत्तिकाले, the पक्ष consists of the धर्मिन् alone; (2) व्याप्तिप्रहणकाले, it consists of घर्म alone, and (3) पक्षधमेंपतंहार—( not प्रतिपत्ति—but उपसंहार-) काले, it consists of the whole, धर्म and घर्मिन् together. अथेदं कस्माहभ्यते...'I he reason for this is that when you are giving the हेन्न or the पक्षधमे, you are predicating it of the bare धर्मिन्, and not of the धर्मिन् as possessed of the धर्मे (साध्य); for, the धर्मिन् with the साध्य is yet unproved. If the धर्मे were understood to be in the धर्मिन् where

would be the necessity of the हेतु 2 ('अय प्रसिद्धस्तदा हेतोस्पादानं व्यर्थे स्थात्')

अनित्यत्ववह्मयादिविशिष्टस्य शब्दपर्वतिनितम्बादेः कृतकत्वधूमादिप्रतीतिकाले &c.—Construe अनित्यत्व-शब्द-कृतकत्व, and वहन्यादि-पर्वतिनिताम्बादि-धूम etc. as two separate series of साध्य-पक्ष—and हेतुड

धर्ममात्रं पक्षोऽस्त &c.—No. For, धर्मे धर्मो न सभवति...सभवे वा हेत्पादान व्यर्ध स्यात् . Therefore, हेतुलक्षणे निश्चेतव्ये धर्मी पक्षोऽभिधीयते.

पक्षाख्यस्य हि समुदायस्य &c The whole पक्ष consists of two parts: धर्मिन् and धर्म—of which it is only the former with which the हेतु (पक्षधर्म) is to be construed.

पञ्जिका न साध्यधर्मिणः &c—The साध्य part of the धर्मिन्—viz अनित्यत्व—is P 47 a consequently not the पक्ष, when the हेत्र is predicated of it.

व्याप्तिग्रहणकाले &c.—The व्याप्ति is illustrated in the दशन्त, and in the दशन्त the धर्म-(साध्य )part of the पक्ष, and not the धर्मन्-(पक्ष )part enters into the व्याप्ति. Read व्याप्तिग्रहणकाले...न सिद्ध ।

Read "अत एव धर्मधर्मिसमुदायोऽपि व्याप्तिग्रहणकाले न पक्षो, धर्ममात्रं तु युक्तम् । धर्मेणैव दशन्ते हेत्व्याभो यत ।"

साध्यप्रतीतिकालेऽपि &c — The साध्य is the धर्म as predicated of the वर्मिन, and thus the two taken together.

The whole position is thus summarized in the following quotation " ज्ञातन्ये पक्षधमेत्वे पक्षो धर्म्यभिषीयते; न्याप्तिकाले भवेद्धमेः, साध्यसिद्धी पुनर्द्देयम् ॥"

- न्या. प्र. वृ सपक्षो वह्यमाणलक्षण विपक्षो वक्ष्यमाणलक्षण: सपक्ष and विपक्ष are defined P 16. ll 14. in the text of the Nyāya-Praves'a P. 1, ll. 11-12, and ll 12-13.
  - 1. 14. तिस्मन् सत्त्वमित्तत्वं सामान्येन भाव The point of 'सामान्येन ' is thus explained in the Panjikā (P 47a):—'' ननु सपक्षे सत्त्वमित्तत्विमितीदं हेतो रूपं कथं सगच्छते। यतो न याहशवाह्विजन्यस्य धूमस्य साध्यधर्मिणि सद्रावस्ताहशवाह्विजन्यस्येव महानसेऽपि । अनीदशस्यापि संभवात् इत्याह—सामान्येन भाव इति । सपक्षेऽविशेषणो वा धूमध्याप्त्या धूममान्नेऽभिसद्भाव. सत्त्वमिह हेतोद्वितीयं रूपम् ", that is to say, the second condition, सपक्षे सत्त्वम्, does not require that all the circumstances of the दृष्यन्त (सपक्ष) need exist in the पक्ष also. To expect that would be to deny the possibility of Inference altogether. All that is necessary is that we should distinguish between essential and un-essential circumstances, that is, circumstances

which amount to necessary conditions, and those that do not. In this connection, the Brāhmana logicians have elaborated the doctrine of उपाधि and तर्क. (see Tarkabhāṣā: section on ब्याप्ति which is defined as स्वामाविको घर्मः, स्वामाविक again being defined as उपाधिरहितः.)

- ज्या. प. वृ. विपक्षे चासत्त्वम्-This is the third condition of a good हेत्त. चरान्दः &c.— P. 16 'च'=पुन. in विपक्षे चासत्त्वम् (N. Pr. P 1, l. 9). For 'विशेपार्थः' of the ll. 15-17 Vrtti, the Panjıkā reads 'विशेपणार्थः' and explains it.
- न्या. प्र. वृ. अत्रेवित = विपक्षे एव-अत्रेवैकान्तासस्वप्रतिपादनार्यम् । सपक्षे त्वेकदेशेऽपि सस्वमदुष्टमेवेति P. 16, l. 18. The rigid rule applies to विपक्ष only, that is to say, a good पित्रका हेन्न should be absent from all विपक्षs, that is, cases where साध्य 47 b. is not; a similar universality does not belong to सपक्षे सम्बम्, for, it is not necessary for a good हेन्न to be found in all the सपक्षs e. g. प्रयत्नानन्तारीयकत्व ( to be produced by a volitional effort ) is not expected in all सपक्षs, that is, things which possess अनित्यत्व; a lightning, for example, is not प्रयत्नानन्तरीयक and is yet अनित्य--In न्या. प्र. व p 16, l. 19, read " एकान्ततो विपक्षव्यावृत्ताः ( instead of एकान्तताविपक्ष...) सपक्षेकदेशव्यापिनोऽपि प्रयत्नानन्तरीयकत्वादयः सम्यग्हेतव एवेत्यावेदितं भवति"

न्या. प्र. साध्यधर्मसामान्येन समानोऽर्थः सपक्षः—सपक्ष defined

- P1 इहोपचारहत्त्या &c.—See Note on this subject given below. ll. 10-11 साध्यधमे Vrtti on the definition of सपक्ष given in the त्या. प्र. वृ. Nyāyapraves'a. सपक्षः = समान पक्षः [ समानोऽर्थः सपक्षः । समानः सहतो योऽर्थो P. 16, l. 23 घटादि , पक्षेण सह शब्दादिना, स घटादिः पक्ष उपचारात्—Panjikā i. e. the word 'पक्ष ' being secondarily applied to दृष्टान्त,, the latter is called सपक्ष i. e. समानः पक्षः—Panjikā ]
- न्या. प्र. वृ सामान्यम्=तुल्यता=भाष्यधर्मस्य साध्यधर्मेण वा सामान्यं साध्यधर्मसामान्यम् । समानः=समं P 16 II. तुल्यं मानमस्येति समानः=तुल्यमानपरिच्छेद्यः 'अर्थः' in साध्यधर्मसामान्येन समानोऽधेः द्य-25 सपक्षः (NPr.)=घटादि , 'न तु वचनमात्रम्'—which is thus explained in the
- PI II. 1-2 Pañjikā ': वस्तुसत्तासमाविष्टमिष्वेयमर्थ इह गृह्यते, न तु वचनमात्रम् । न त्विमधेय-सत्ताऽसमाविष्टमिष्वेयं खरविषाणादिकमित्यर्थ'; it should be a reality and not a mere word, that is to say, a fiction.
  - न्या. प्र. वृ. अयवोपनारवृत्त्या-Two ways of taking साध्य :—(1) इहोपनारवृत्त्या धर्मे साध्यत्व-P. 17, l. 3. मधिकियते न्या. प्र. प्र. P. 16, l. 23), and (2) अथवोपनारवृत्त्या धर्मिण साध्यत्वमधिकियते. 'उपनारवृत्त्या ' in both the cases, because the primary meaning of साध्य is धर्मविशिष्टो धर्मी.

पत्निका तत्र साप्यवासी etc.— साध्यवासी [अधिदित्वात् ] धर्मेश्व [पराश्रितत्वात् ] साध्यधर्मः।

P. 47 b न तु साध्यशब्दो अमेधर्मिसमुदायवृत्ति : &c. By उपचार, साध्य may be used either for धर्म or for धर्मन, in the former case साध्यधर्म will be a कर्मधारय (साध्यक्षासे धर्मश्र), in the latter, it will be a षष्ठीतत्वुस्य (साध्यत्य धर्मः) cf. "समुदायस्य साध्यत्वाद्धर्ममात्रेऽथ धर्मिणि । अमुख्येप्येकदेशत्वात् साध्यत्वमुपचर्यते"

न्या. प्र. वृ Read " अनुपचरितं तु साध्यं धर्मविशिष्टो धर्मीति मावार्थ." P. 17, l. 4

पित्रका ननु साध्यधमेसामान्येन...This is said with reference to the word 47 b. 'साध्यधमेसामान्येन 'occurring in the definition of सपक्ष in the N Praves'a. साध्यधमेसामान्येन सामान्य = साध्यधमेमनद्यार्थ समानः, and not साध्यधमें पैन केनलेन समानः, for, the similarity may extend to several other points also, although as a matter of fact for the purpose of the particular reasoning they may be excluded.

न्या. प. वृ. ' पर्दाथसंघातः ' is an obvious misprint for ' पदार्थसघातः ' P. 17, l. 7.

ll 10-11. Read साध्यप्रतिबद्धत्वात् for साध्यप्रतिबन्धत्वात्, प्रतिबद्धः = invariably accompanied by. तद्धि=साधनमीप.

पञ्जिका व्यापकं निवर्तमानं &c.=व्यापकामावात् व्याप्याभावः=साध्यामावात् साधनाभावः (न्या प्र वृ P. 48 a ll 13-14.)

न्या. प्र. वृ. सांप्रतं विचित्रत्वाद्वधारणविधे &c—The Vrtti explains why in the न्या प्र. P. 17, l. 14 the अन्वयव्याप्ति was not enunciated in connection with the सपक्ष, while the व्यतिरेकव्याप्ति is enunciated in connection with the विपक्ष, (यित्रत्यं तदकृतकं दृष्टं यथाकाशमिति where नित्यं=नित्यत्वाभाववत् and अकृतकं=कृतकःचाभाववत् ) the reason being that the former is simple, while the latter is somewhat intricate.

न्या. प्र. वृ. अपेक्षित ... कृतकल explained स्वभावनिष्यत्तौ=स्वसत्तानिष्यत्तौ (Panjikā)
P. 17, प्रयत्तः—&c—प्रयत्तानन्तरीयकल explained.

ll. 17-20. In न्या. प्र. वृ. l. 19 for तत्र भावो जातः read तत्रमवो जात

P. 17, Read द्वितीयहेत्तिभघानं विपक्षव्यावृत्त. सपक्षेकदेशवृत्तिरिप सम्यग्हेतुर्ययाऽयमेवेति ll. 21-22 दर्शनार्थत्वाददुष्टमिति. The द्वितीयहेतु is प्रयत्नानन्तरीयकत. Its peculiarity is that it is सपक्ष-एकदेश-शित, that is to say, it exists in some सपक्षs only: for example, a lightning (विद्युत्) is अनित्य but not प्रयत्नानन्तरीयक, that is, produced by a volitional effort (चेतनावती व्यापार:); and yet it is a good हेत्, as good as this (यपा अयमेव) viz. इतकत.

पश्चिका This passage of the Panjikā in the Mss available to us is very P 45 a much mutilated. It contains an interesting point regarding प्रयत्नानन्तरीयकत्व as predicated of शब्द (the minor term in शब्दोऽनित्यः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात्): Are all शब्द प्रयत्नानन्तरीयक ? No. Sometimes the शब्द may be produced by the natural blowing of the wind.

न्या प्र. वृ. Read अयं च हेतु किम् 2। पक्षधर्म एव, नतु पक्षस्यैव धर्मः।

P 17 'एव 'has two functions अयोगव्यवच्छेद and अन्ययोगव्यवच्छेद. (1) अयोगll. 22-25 व्यवच्छेद is illustrated by 'चैत्रो धनुर्धर एव, 'which means that चैत्र is a
धनुर्धर (अयोगोऽसवन्ध: तस्य व्यवच्छेदमात्रं फलं यस्य तस्य भावस्तत्त्वम् । तस्माद्यमेवार्यो
यत्र धर्मिणि धर्मस्य सद्भाव संदिद्यते तत्रायोगव्यवच्छेद [Read तत्रायोग instead
of तत्रयोग] एव न्यायप्रवृत्तो यथा चैत्रो धनुर्धर एवेति । अत्र हि चैत्रे धनुर्धरत्वं सदिद्यते
किमस्ति नास्ति वा ततस्त्रेत्रो धनुर्धर एवेति चैत्रस्य धनुर्धरत्वसद्भावप्रतिपादकमिद वचनं
पक्षान्तरमसद्भावरूपमाशङ्कोपस्थापितं श्रोतुर्निराकरोतीत्ययोगव्यवच्छेद एवेति (2) अन्ययोगव्यवच्छेद is illustrated by 'यथा पार्घ एव धनुर्धरः' which means-पार्थ
is the only घनुर्धर.

Devabhadrasûri, the commentator of Siddharsigani's commentary on Siddhasena-Divākara's Nyāyāvatāra, notes three meanings of एवः —एवकारस्त्रिधा, अयोग-अन्ययोग-अत्यन्तायोगव्यवच्छेदकारित्वात्। यद्विनिश्चय —

क्षयोगं योगमपरैरत्यन्तायोगमेव च । व्यवच्छिनात्तं धर्मस्य निपातो व्यतिरेचकः ॥ व्यवच्छेदफलं वाक्यं यतश्चेत्रो धनुर्धरः । पार्थो धनुर्धरो नीलं सरोजमिति वा यथा ॥

न्या. भ. वृ. P.17,1 24 P. 17,1 25 P.18,1 1 The effect of एव in the present case is (1) to exclude the four kinds of असिद्धहेत्वाभास and also असाधारण—by अयोगव्यवच्छेद, and (2) to exclude the nine हेत्वाभासs—साधारण etc —by अन्ययोगव्यवच्छेद. For explanation see Pañjikā P 48 b, 49 a:—यतोऽपक्षधमीं हेतुरसिद्ध उच्यते अत पक्षधमीं हेतुर्भवन्नपक्षधमीमसिद्धचतुष्ट्य व्यावर्तयति । As regards असाधारण it points out —ततः सपक्षवृत्तिमान् विपक्षावृत्तिमानेव [Read विपक्षावृत्ति॰ for विपक्षवृत्ति॰ ] च हेतुर्थेदि पक्षधमीं भवतीत्ययमर्थो व्यवतिष्ठते । व चासाधारणस्य सपक्षविपक्षयोः [Read सपक्षविपक्षयो instead of सपक्षपक्षयोः] प्रवृत्तिनिवृत्ती विदेते पक्षधमेत्वं मुक्तवा अतः शेषरूपद्धयाभावादसाधारणस्य पक्षधमेत्वे सत्यिप पक्षस्यैव धर्म हत्यवधारणनिरासेनैव हेतुत्विनरासो मवतीति After explaining अन्ययोगव्यवच्छेद as अन्येन विपक्षेण सह योगस्तस्य व्यवच्छेदः, it points out the effect of एव according to this second meaning

of एवं — पार्य एव धनुर्घर इत्यत्र पार्ये धनुर्घरत्वं सिद्धमेवेति नायोगाशङ्का । तादृशं तु सातिशयं किमन्यत्रास्ति नास्ति वेत्यन्ययोगाशङ्काया श्रोतुर्येदा पार्थे एव धनुर्घर इत्युच्यते तदाऽन्ययोगव्यवच्छेदो भवतीति ]

न्या. प्र. वृ. यदि सपक्ष एवास्ति. Reference to सपक्ष एवास्ति in the text of the 18. ll. 1 2. N. Praves'a P. 1. l. 14.

Objection: If it is confined to सपक्ष, it is not even in पद्ध ! Answer: Not so, About पक्ष, there is no question (न, अनवभृतावधारणात्; पक्षधमेत्वस्थावधारितत्वात् " Vrtti ! 3 where "वधारितवात् is a misprint for "वधारितत्वात्

- "P. 18 यद्येवं विपक्षे नास्ति एवेति.....Reference to विपक्षे नास्त्येव in the text of the ll 3-4. N. Praves'a P. 1, 1 14.
  - "1. 5. अन्वयन्यतिरेक्ष्यो Panjikā reads ज, but one can read न as well. The latter seems preferable A quotation is cited (उक्त च) which says that even if only one of the two—अन्वय and न्यतिरेक—is mentioned, it can very well imply the other.
- पिन्निका अवधारणपदं तृतीयं &c—सपक्ष एव सत्त्वम् implies विपक्षेऽसत्त्वम्, and yet P. 49 a it is separately mentioned to show that in debate the latter may be set forth also A more serious point which the Pañjikā raises is grounded on the difference between the case of स्वमावहेतु ('तादातम्य') and कार्यहेतु ('तदुत्पत्ति') on the one hand and अनुपलिधहेतु ('दर्शनादर्शन') on the other. In the case of the first two, only one of the two ज्याप्तिs—अन्वय and ज्यतिरेक should be enunciated (प्रतिबन्धवतक्ष हेतोरन्वयव्यतिरेक्योः प्रयोगद्वयोरेक एव प्रयोक्तव्यो न द्वाविति । यत एकेनैव साध्याविनामाविनयमवताप्रयुक्तनापरस्त्य गतेर्न द्वयोर्योगः (=प्रयोगः) युगपत् कर्त्वे युक्तः।)

न्या. प्र. वृ. आदिग्रहणात &c—Reference is to आदि in अनित्यादें। हेतु of N. Praves'a P. 18, l. 7 P 1, l 15 The साध्य or the predicate to be proved of the minor

पञ्जिका
term may be अनित्य, दु ख etc, because the science of Logic has been P 49 b
cultivated by the Buddhists in order to prove eartain funda mental truths of Buddhism, such as सर्वमनित्यम्, सर्वे दुःखम्, सर्वमनात्म ['Aniccam', 'Dukkham', 'Anattam'] इह हि सोगतमते etc—the four 'आयेसत्य' or 'Noble Truths' of Buddhism are well knownthese are (१) दु ख (२) समुद्द्य, (३) मार्ग and (४) निरोध. (See Rhys David's "American Lectures on Buddhism" Pp 136-138.)
i. e. the Noble Truths concerning (1) Suffering, (2) the Origin

of suffering, (3) the Destruction of suffering and (4) the Way which leads to the destruction of sufferring. Guṇaratna, a Jaina like the author of the Pañjikā, has thus summarised the Buddhist doctrine: "चतुर्णो दु खादीनां दुःख-समुदय-मार्ग-निरोधलक्षणानां तत्त्वानां प्ररूपको देशकः । तत्र दुःखेफलभूताः पद्योपादानस्कन्धा विद्यानादयः...त एव तृष्णासहाया हेतुभूताः समुदयः । समुदेति स्कन्धपञ्चकलक्षणं दुःखमस्मादिति व्युत्पत्तितः । निरोधहेतुर्नेरात्म्याद्याकारिश्वत्तिविरोषो मार्ग ।.....निःक्षेत्रावस्या चित्तस्य निरोधः"

तत्र च दुःखसत्यं &c—The दुःखसत्य is based upon the following हेतु है (1) अनित्यत , (2) दु खत , (3) अनात्मतः, and (4) शून्यतः. एतच धर्मोत्तरिष्टिण्यनके &c. Mallavadin, the author of Dharmottaratipanaka, a gloss on Dharmottara's Nyayabindutika.

- न्या. प्र. ह्यन्तो द्विविध:—ह्यन्त is of two kinds—(1) that based on साधर्म—
  P. 1, l. 15. similarity, and (2) that based on विधर्म—dissimilarity—(1) 'homoto P.2,l. 6. geneous' and (2) 'heterogeneous' as Dr. Vidyābhūṣana renders the two terms. The meaning of the text is plain.
- न्या. प्र. वृ. दष्टं तत्रार्थे......The word द्यान्त from दष्ट and अन्त means that which P 18 being observed (दष्टं सत्) carries the point at issue to the conclusion (अन्त) The द्यान्त is thus 'प्रमाणीपल्ड्य,' and converts the विप्रतिपत्ति (difference), if there be any, into संवेदन (unanimity) निष्ठा=अन्त; विप्रतिपत्ती—तस्या सत्या (Panjika)
- च्या. प्र. वृ. साधर्म्येण &c—साधर्म्य and वैधर्म्य derived and explained, 'द्द्यान्तामीण P. 18, साध्यधीर्मणा सह [=पक्षेण ] साध्यसाधनसद्भावकृतं [ =साध्यसाधनयोः यः सद्भावस्ततकृतं ] ॥ 11-20 सादस्यं साधर्म्यमुच्यते '—Panjıkā. अस्तित्वं (N. Pr.) = विद्यमानत्वं (Vṛṭṭi)= सद्भावः (Panj.); रव्याप्यते (N. Pr.) = प्रतिपाद्यते वचनेन (Vriṭṭi)=साध्यान्वितो हेतु प्रदर्श्यते (Panj.).

अभिधेयहेता (न्या प्र. वृ l 14)—Pańjikā reads अभिधेये and explains: प्रोच्यमाने घटादी. As regards the uses of साधम्ये and वैधम्ये दृष्टान्त the Pańjikā observes "साध्यान्वितस्य हेतान्यीप्तिसंदर्शनाधः साधम्येद्दृष्टान्तो वक्तव्यः। प्रसिद्धन्याप्तिकस्य हेतो. साध्याभावे हेत्वभावप्रदर्शनाय वैधम्येदृष्टान्त इति । एतदेव वानयोर्दृष्टान्तयो स्वरूप नापरं किंचित्।"

न सोगतानां &c.—The point raised is this: In शब्दोऽनित्य. कृतकत्वात् P. 18, the व्याप्ति with the वैधम्पेद्दशन्त runs as यक्षित्यं तदकृतकं दृष्टं II, 20-25 यथाकाशमिति (See N. Pr. P. 2, II 3-4) But is there anything which is 'नित्य' with the Buddhists? The answer is: नित्यत्व is to be understood as अनित्यत्वासावः and अकृतकत्व as कृतकत्वासावः

Hence the passage in the N. Pr. There is no real such as नित्य or कृतक according to the Buddhists, अभाव is not a reality न तु भावादन्या-ऽभावो नाम वस्तुस्वरूपोऽस्ति. It will be noticed that if the Buddhists had originated their own system of Logic, such proposition as योमलं तदकृतकं दृष्टं यथाकाशम् would not have been employed. It is obvious, therefore, that they erected their system upon the foundations laid by the Brāhmaṇas.

न्या. प्र. वृ. P. 19,

ll. 1-4

भावः सत्ता etc. Read भावः सत्ता तस्याभावः भावाभावः। असावभाव उच्यते. i. e. अभाव is nothing but the अभाव of भाव that is सत्ता; and this अभाव is nothing separate from भाव, it is an aspect of भाव, and not any independent reality. [न तु भावादन्योऽभावो नाम वस्तुस्वस्पोऽस्ति] Cf. the view of the S'ānkara Vedānta which is the same.

एवं नित्यशब्देन &c.—नित्य according to the Buddhists is only a negation of अनित्य, the latter alone being the reality.

The reading यया भावाभावो भाव इति—that is, भाव instead of अभाव—would be in accordance with the Buddhist doctrine of 'अपोह' which makes the nature of every भाव consist in अतद्व्यावृत्ति.

एषां=पक्षादीनां=पक्षहेतुरुशन्तानाम् Each of the three—पक्ष, हेतु and रुशन्त-is

न्या. प. P. 2,

11. 7-12.

to be here understood not as single terms but as propositions. Hence, पक्ष=पक्षवचनम् e. g. अनित्यः शब्दाः, हेतु=हेतु(i. e. पक्षधर्म-)वचनम् e. q. क्तकत्वात् i. e. शन्दस्य कृतकत्वात् ; हष्टान्त=दृष्टान्त( i. e. सपक्षानुगम and व्यतिरेक-) वचनम् e. q. यत्कृतकं तदनित्यं दष्टं यथा घटादिरिति and यन्नित्यं (अनित्यत्वाभावनत् ) तदक्तकं दृष्टं यथाकाशामिति. These three propositions are otherwise known as 'the three अवयवं or parts of one whole, namely, the Inference. ' अवयव ' is a word of the Nyāyasūtra of Gotama ('एतान्येव त्रयोऽवयवा इत्युच्यन्ते,' by the older-Brāhmana-logicians). (1) Note that this formal process of Inference is found 'परप्रत्यायन-काले, ' that is, when one attempts to convince another by reasoning (= 'परसंविदे'). (2) Note that the old logicians placed the predicate before the subject in the प्रतिज्ञा or पक्षवचन, whilethe later Naiyāyikas reverse the order. cf. Vātsyāyana in the N. Bhasya has भनित्यः शब्दः उत्पत्तिधर्मकत्वाच्, while later Nyaya treatises such as तक्सेंग्रह, सुकावली etc have शब्दोऽनित्यः इतकत्वात् (3) Note हेतु • is otherwise called पक्षमं (4) Note that the इष्टान्ते includes इप्रान्त proper as well as ब्याप्तिs; not only घटादिः, but यत्कृतकं तदनित्यं दृष्टं स्था पटादिः; and similarly, not only आकाशम्, but यमित्यं तदकतकं हर्षे यथाकाशम् .

It is not the दशन्त in itself that proves, but दशन्त as an observed particular of a general proposition that proves. Hence the 'दशन्त,' like the 'उदाहरण' of the Brāhmana Nyāya, includes न्याप्ति This is supposed to be an original contribution of Buddhists to Indian Logic which later Brahmanas adopted in their own system. Compare, however, "उत्पत्तिर्धमकत्वादिति=उत्पत्तिः धर्मकमित्यं दश्मिति," also "अनित्यः शब्दः अनुत्पत्तिर्धमकमित्यं दश्मिति," — Vātsyāyana's N. Bhāsya I. i 34-35.

- न्या. प्र. वृ सह पक्षेण विषयभूतेन॰—This should be read with the preceding " उक्ता P 19 1. 5 पक्षादय." Of the three पक्ष, हेत and दशन्त the पक्ष 18 the central object towards which the हेत and the दशन्त are directed पूर्वाचार्याणा &c—This 'सज्ञान्तर' of 'पूर्वाचार्येंड' goes as far back as the terminology of the Nyūyasūtra of Gotama.
  - पिञ्जका. संपेक्षेऽनुगम .....वचनम्—Explanation of सपक्षानुगमवचनम् अनुगम=साध्ययुक्तP 50ab. हेतोव्योप्ति Let us note that while व्याप्ति is the objective fact of the pervasion of one real by another real, अनुगम is the subjective process of tracing a universal truth through a number of particulars. त्रय:—त्र्यवयवं साधनमित्यर्थे 2. e. the three collectively, and none singly, can prove the proposition.
- प्रशास "Ch appears to read 'साध्य (or साधन ) प्रशासास' while T P. 2 1 13. reads 'साध्यासास'" (N Pr. Part II p. 14. Comparative Notes). Explain 'साध्यासास'" (N Pr. Part II p. 14. Comparative Notes). Explain 'साध्यासास' use तस्यासास Note that here प्रष्टा is already shown to be not only the minor term (धर्मी) but the proposition in which the major term is predicated of the minor (धर्मविशिष्टो धर्मी). If you read साधनपक्षासास, explain it thus: साधनह्यः साधनाङ्गभूतो यः पक्ष्यासास Note that 'साधन' is not only the हेन्न or हेन्नचन but 'पक्षादिवचनानि साधनम्' 'साध्यासास' of T' is as shown above not a good reading. Of course, पक्ष is साध्य and consequently पद्धासास is साध्यासास; But this creates confusion, unless the word साध्य is restricted to पक्ष and is throughout used as a synonym of पक्ष. The fallacies of पक्ष are also known as fallacies of प्रतिज्ञा. (See Bhāmha's Kāvyāl)
- न्या. प्र. साध्यितुमिष्टोऽपि—Recall 'साध्यत्वेनेप्सित.' in the defintion of पक्ष (N. Pr. P. 2, l. 13 p. 17.). The Panjikā notes in this connection: साध्यितुमिष्ट इत्यनेन to P. 3, 17. साध्यत्वेनेप्सित इतीदं रुक्षणं गृहीतम् (Panj. P 50 b).

- न्या. प्र. यु. The Vrtti points out that even if the so-called पक्ष satisfied the पश्चिका remaining part of the definition— प्रसिद्धो धर्मी etc-it would be P 50 b पक्षामास It it was 'प्रत्यक्षादिविरुद्ध'.
- न्या. प्र वृ. तैविंध्द्रो निराकृत —Not simply opposed or contrary to, but dis-P. 19, 1.19. proved by. For " किं पक्षामासः?" read 'किम्? । पक्षामासः।"
  - 1. 23 इह पुन ... प्रत्यक्ष शब्देन शालिकुडवन्यायात्—प्रत्यक्ष=प्रत्यक्षणरिश्चित्रधर्म, i.e प्रत्यक्ष means the धर्म determined by प्रत्यक्ष; thus, for example, when we speak of a कृडव of paddy, what we really mean is paddy of a certain weight or measure, viz. 'कृडव.'
- न्या. प. वृ. ततव प्रसिद्धभैशन्दलोपात्—The Vrtti points out, somewhat meticue P 19,1. 24. lously, that in all such names as 'प्रत्यक्षविषद 'etc. we are to पित्रका. understand प्रत्यक्षप्रसिद्धभमे-विषद etc, that is to say, the विरोध arises P. 50 b not from the pramana प्रत्यक्ष etc, but from the fact which is disclosed thereby.
  - न्या. प्र. तद्यथा—There are nine kinds of Fallacious Theses (पक्षाभास ):—
    P. 2.1 14 (1) A thesis is contradicted by Perception ('प्रत्यक्षविरुद्ध') e. g
    to वश्रावण शब्द'—'Sound is maudible.'
    - P. 3.1. 5. (2) A thesis contradicted by Inference ('अनुमानविरुद्ध') e. g. नित्यो घट —'A pot is eternal' is contradicted by the inference 'A pot is non-eternal, because it is a product.'
      - (3) A thesis contradicted by one's own doctrine ('आगमिविहद्व') e g A Vaisesika undertaking to prove 'नित्य' शब्दः '—'sound is eternal.'
      - (4) A thesis contradicted by public opinion (' লাক্বিক্র') e. g.
        " হালি নংগিং কথাল সাম্মন্তবান হান্তব্যক্তিনন "—'A (dead) man's skull is pure (not untouchable), because it is a limb of an animate being, as, for example, a conch or a shell. Now according to public opinion the former is regarded as untouchable, though not the latter.
      - (5) A thesis contradicted by one's own statement ('स्ववचनविरुद्ध') e g. 'माता मे वन्ध्या'—'My mother is childless.' This proposition is self-contradictory. But it is not clear whether a statement which contradicts one's former statement will come under this head. Of course, if the former statement amounts to a doctrine it will be classed as 'आगमविरुद्ध,' but not otherwise.

- (6) A thesis whose predicate is unacceptable (अप्रसिद्धविद्योपणः) e. g while arguing with a Sāmkhya, a Buddhist taking his stand on such a proposition as 'Sound is perishable,' (वादः सांख्यं प्रति विनाशी शब्द इति) The predicate in शब्दो विनाशी is denied by the Sāmkhya. (rather, Mîmāmsaka) Dr. Satischandra Vidyābhūsaņa rightly observes: "Sound is a subject wellknown to the Mîmmāsaka, but not to the Sāmkhya."—I would slightly change the language and say: that sound is imperishable is a wellknown doctrine of the Mîmāmsaka, not so much of the Sâmkhya.
- (7) A thesis whose subject is unacceptable (अप्रसिद्धविशेष्य ) e. g. while arguing with a Buddhist, a Sāmkhya taking his stand on such a proposition as 'A self or ego is spiritual' ('साख्यस्य वोदं प्रति चेतन आसोति'). The existence of the subject -viz. आत्मन्-is denied by the Buddhist.

  Dr. Vidyābhūsana calls (6) 'a thesis of an unfamiliar minor term', and (7) 'a thesis of an unfamiliar major term', the illustrations given being the same as above. This is obviously a slip; the words 'minor' and 'major' should be interchanged.
- (8) A thesis whose both the terms—the subject and the predicate—are unacceptable to the other party (अप्रसिद्धोमयः) e.g. a Vais'esika arguing with a Buddhist and taking his stand on such a proposition as 'The soul is the substantial cause of pleasure, pain etc ' (वैशेषिकस्य वीदं प्रति मुखादिसमवाय-कारणमात्मेति ) Here we have to note that the Buddhist denies both the subject and the predicate, he does not believe in the existence of ātman nor does he hold that pleasure etc. are qualities inhering in ātman.
  - (9) A thesis universally accepted (সমিন্তম্বন্দ) e. g. 'Sound is audible' i e. apprehended by the sense of hearing.' ( সাব্যা হাল হাল) Dr. Vidyābhūsaṇa's translation of his Tibetan text gives, as an example, 'Fire is warm'. In principle, this agrees with the example of our text, ' মাল্য সাব্যা হালি '. But T' of Principal Vidhus'ekhara Bhattacharya reads 'খ্যা অমিন্তেল হলি.' This is the opposite-of Dr. Vidyābhūṣana's illustration

and changes the nature of the fallacy. In connection with his reading of T'. Mr. Vidhus'ekhara remarks: "T'...यमा अगिरनुष्ण इति. It has already been noted (Note 20, 2. 16-17 above) that the last पक्षाभास in T' is प्रसिद्धिनिष्द and the illustration given above is quite in accordance with it. Yet, T' itself when it illustrates the term, reads प्रसिद्धसम्बन्ध. It appears that T' is perfectly right in reading the last पक्षाभास as प्रसिद्धिनिष्द, and in illustrating it as अगिरनुष्णः, for how can प्रसिद्धसम्बन्ध be a पक्षाभास and be illustrated as 'शब्द श्रावणः ' as there is nothing here which can make an appearance (आभास) of the पक्ष ? It is, therefore, evident that there is some confusion in the mss. of both the Skt and other versions''

What makes 'शन्द श्रावणः'' an आमास of the पक्ष is that it is presented as a पक्ष and yet is not a पक्ष, the definition of a पक्ष requiring that it should be 'साध्यत्नेनिस्त' or 'साधियतुमिष्ट'. This can only be when the truth of the proposition is at issue between the two parties. Such, however, is not the case with 'शन्दः श्रावणः', and so it is a पक्षामास. The correctness of the reading of the Skt text of the Nyāyapraves'a is vouchsafed by the commentary which in explaining and justifying this abnormal type of पक्षामास observes as follows: "श्रसदस्यन्यो यया श्रावण शन्द इति । प्रसिद्धो वादिश्रतिवादिनोरविप्रतिपत्या स्थित संबन्धो धर्मधर्मिष्टक्षणो यस्मिन् स तथाविष्ठ । इह शन्दो धर्मी श्रावणत्वं साध्यधर्म । उभयं चैतव वादिप्रति. वादिनो प्रसिद्धम् "—Vrtti p 21, 1. 24 to p. 22, 1. 2.

This type is also noted by the author of the Nyāyāvatāra (a work of Jama logic by Siddhasena Divākara) and its commentator: "प्रतिपाद्यस्य प्रतिवादिन य कश्चित् सिद्ध प्रतीतावास्य एवं स पक्षामास । साध्यस्यैव पक्षत्वात् सिद्धस्य साधनानहैत्वात् । अतिप्रसक्ते ॥"

The Chinese text of the "Praves'a-taraka-s'astra" supports the same reading. Of the four fallacies of the Thesis...not found in Dinna's work, but, only in S'ankara's, the last is thus vindicated by Suguira: "The last fallacy of the Thesis is of quite a different character from the preceding. If in the first fallacy it was regarded as absurd to maintain as a Thesis a statement directly contradictory to fact, so in the last fallacy it is maintained

( प्रतिज्ञाविरोघ ) again into डाक्तमात्रवाघ, धर्मोक्तिवाघ, and धर्म्युक्तिवाध —illustrating them by "यावजीवमहं मौनी," where the very utterance contradicts the truth of the proposition, " सर्वे वाक्यं मृपा," where the मृपाल predicated of all propositions makes this very proposition and thus contradicts its truth, and " अहं यती जात सा वन्ध्या जननी मम " where the subject (जननी) contradicts the predicate (वन्या) and thus makes the proposition false. The 'पूर्वसजल्पविरोध' of Kumārila is what is called 'आगमविरोध' in the Nyāyapraveśa: " बौदस्य शन्दनित्यत्वं पूर्वेपितेन वाध्यते " corresponding with "वैशेषिकस्य नित्य शन्द इति साधयत ". The सर्वेलोकप्रासीद्धिविरोध, already noticed, is illustrated by the denial of a well-accepted meaning such as the word चन्द्र denoting शशिन्. "चन्द्रशब्दाभिधेयत्वं शशिनो यो निषेधति स सर्वलोकसिद्धेन चन्द्रज्ञानेन वाध्यते।" This सर्वलोकप्रासिद्धिविरोध of S'loka-Vārtika is a variety of शब्दिवरोध, and hence 'अमिरनुष्णः' will not be an illustration of it. It will rather be an illustration of प्रत्यक्षविरुद्ध both in the scheme of the Nyāyapraveśa and that of the S'lokavārtika.

Siddhasena Divākara, the author of the Nyāyāvatāra, thus refers to the fallacy of पक्षाभास.

" प्रतिपाद्यस्य य सिद्धः पक्षाभासोऽक्षलिङ्गतः । लोकस्ववचनाभ्या च वाधितोऽनेकघा मतः॥"

Here are noticed five valeties of पक्षामास — (1) प्रतिपाद्यस्य यः सिद्धः 2. e. प्रतिपाद्यस्य प्रतिवादिन यः किंबत् सिद्ध प्रतितावाल्ड एव स पक्षामासः (Com.) = 'प्रसिद्धसंवन्ध ' of the Nyāyapraves'a 2. e. पोद्रलिको घट, सीगतं वा प्रति सर्व क्षणिकीमत्यादि, (2) अक्षतो वाधित (= प्रत्यक्षविरुद्धः ') e. g. निरंशानि स्वलक्षणि, परस्परविविक्तो वा सामान्यविशेषी इति; (3) लिङ्कतो वाधितः i e. अनुमानवाधितः (= अनुमानविरुद्धः ')—e. g नास्ति सर्वेष्ठः, (4) लोकवाधितः (= लोकविरुद्धः ') e. g. गम्या माता; (5) स्ववचनवाधितः = स्ववचनविरुद्धः ' e. g. न सन्ति सर्वे भावा Dharmakîrti in the Nyāyabindu says: "अनिराङ्गत इति एतलक्ष्मणयोगेऽपि" It may be noted incidentally with reference to the reading of NPr. P. 1, 1. 7 discussed above that Dharmakîrti refers to 'यः सावयित्विमिष्टः पक्षः' as the 'लक्षण' ('एतल्लक्षणयोगेऽपि') of 'पक्ष' to which he adds 'अनिराङ्कतः' and justifies the addition; and Dharmottara in commeting upon it also says एतिहत्यनन्तरप्रक्रान्तं यत्यक्षलक्षणमुक्तं साध्येत्वेनेष्टेत्यादि एतल्लक्षणेन योगे- ऽप्ययो न पक्षः इति प्रदर्शनार्थं प्रदर्शनाय अनिराङ्कतप्रहणं इतम् —thus implying

that the older definition of पक्ष did not contain the proviso "प्रत्यक्षायविषदः", and therefore the whole "प्रत्यक्षायविषद इति वाक्यशेषं:" may well be an emendation of the text of the N. Praves'a (P. 1, 1. 7) in the light of Dharmakîrti's suggestion.

मः साधियतुमिष्टोऽप्यर्थः प्रत्यक्षानुमानप्रतीतिस्ववचनैर्निराक्रियते न स पक्षः इति प्रदर्शनार्थम् । तत्र प्रत्यक्षानराकृतो यथा अभावणः शब्द इति । अनुमाननिराकृतो यथा नित्यः शब्द इति । प्रतीतिनिराकृतो यथा अचन्द्रः शशीति । स्ववचनिराकृतो यथा नानुमानं प्रमाणम् । इति वत्वारः पक्षामासा निराकृता भवन्ति ॥"—N. Bindu. Dharmottara in commenting upon this passage of the N. Bindu does not enlarge the list. But he adds an illustration of स्वचनविषद्ध which is interesting, since it reminds one of the famous Greek parallel—'All Cretans are liars' put forward by one who was himself a Cretan ("योऽपि ।हे सर्वे मिथ्या व्यवीमीति विक्त सोऽप्यस्य वाक्यस्य सत्यार्थत्वमादश्यक्षेत्र वाक्यस्य सत्यार्थत्वमादश्यक्षेत्र वाक्यस्य सत्यार्थत्वमादश्यक्षेत्र वाक्यस्य सत्यार्थत्वमादश्यक्षेत्र वाक्यस्य सत्यार्थत्वमादश्यक्षेत्र वाक्यस्य प्रतितिनिराकृत is thus explained: "चन्द्र-शब्दवाच्यो न भवति शशीति प्रतिज्ञातार्थः । अयं च प्रतीत्या निराकृतः । प्रतीतोऽर्थ उच्यते, विकल्पविज्ञानविषयः प्रतीत । प्रतीत्तत्वं विकल्पविज्ञानविषयत्वेन प्रतीतिरूपेण शिशानश्चन्द्रशब्दवाच्यत्वमच्यत्वं सिद्धमेव ।...अतः प्रतीतिरूपेण विकल्प विज्ञानविषयत्वेन सिद्धं चन्द्रशब्दवाच्यत्वमचन्द्रतस्य वाषकं द्रष्टव्यम् । "—N. B. Tika.

Before concluding this branch of the subject let us note Pras'astapāda's list of five पक्षासायड — These are "प्रत्यक्षा—सुमाना—स्युपगत—स्वराख—स्वरचनिवरोधिनः।" and they are illustrated as follows:— (१) अनुष्णोऽिग्निरिति (Fire is cool) प्रत्यक्षविरोधी, (२) घनमम्बरम् (Skyspace—is dense) इत्यनुमानविरोधी; (३) ब्राह्मणेन प्रुरा पेया (A Brahmana may drink liquor) इत्यागमविरोधी; (४) वैशेषिकस्य सत्कार्यमिति ब्रुवतः (An effect is pre-existing in the cause, in the mouth of a Vais'esika) स्वशास्त्रविरोधी; and (५) न शब्दाऽर्यप्रत्यायकः (Words carry no meaning) इति स्ववचनविरोधी.

- च्या. प्र. वृ. अश्रावणत्वं साध्यधमे अय च साध्यमानस्तत्रैव धर्मिण प्रत्यक्षप्रसिद्धेन श्रावणत्वेन विरुध्यते—If P. 20, 1. 4. you undertake to prove अश्रावणत्व of शब्द, this predicate—अश्रावणत्व—will be found to be opposed to and disproved by श्रावणत्व which is already known by प्रत्यक्ष to belong to शब्द.
  - ., 1. 5. आह-श्रावणत्वं सामान्यलक्षणत्वात् त्रत्यक्षगम्यमेव न भवति । कयं त्रत्यक्षशिसद्धभीविरुद्धः !An objection to the foregoing illustration is here taken:-सामान्य--the Universal or the General is not त्रत्यक्ष at all according
    to Buddhists, स्वलक्षण, that is, the Particular and not the

to be equally absurd and fallacious to offer as a Thesis a statement which everyone would accept as a plain statement of fact. No less absurd than to propose the Thesis "Sound is inaudible" is to propose the Thesis "Sound is audible." In proof a Universally accepted truth is treated as an imperfect Thesis." (Hindu Logic as preserved in China and Japan p. 62.)

As noted by Principal Vidhusékhara, Ch reads परस्परसंबन्धप्रसिद्ध and T' परस्परसिद्ध for प्रसिद्धसंबन्ध of the Skt. text T' first names it प्रसिद्धिबद्ध but afterwards in illustrating it below reads प्रसिद्धसबन्ध.

T' reads साध्यधमांसिद्ध, साध्यधम्येसिद्ध, उभयासिद्ध and परस्परसिद्ध for the last four, which makes only a difference of language, साध्यधमें and साध्यधमिंन् being equivalents of निशेषण and निशेष्य respectively, and परस्पर in the last corresponding to संबग्ध of the Skt. text.

It is interesting to note that Bhāmaha, the great Buddhist poetician, while giving a summary of Logic ('हेतुन्याय-छवोचय.'), in the course of his treatment of दोषड adopts the same classification as that given here ('प्रतिहा [=पक्ष ]-हेतु-स्थान्तहोंनं दुष्टं', and illustrates the last दुष्टप्रतिहा = (पक्षामास) which he calls 'प्रसिद्धधमी' by the example given in our Skt. text. "प्रसिद्धधमेंति मता श्रोत्रप्राह्मो ध्वनियेधा।"—Bhāmaha's Kāvyālaṃkāra V. 19). Thus, the correctness of the reading in the Sanskrit text—प्रसिद्धसवन्य—is warranted by the N.Pr. Vṛtti, Ch, T', half of T' and Bhāmaha's Kāvyālaṃkāra.

Kumārila in his Slokā Vārtika mentions 'सर्वलोकप्रसिद्धिविरोध' which should not be mistaken as supporting the reading प्रसिद्धिविरुद्ध of T'. For, in Sl Vārt it appears as a variety of शब्दविरोध, which in its turn is one of the विरोध of the six pramāṇas. This he illustrates as follows: "चन्द्रशब्द्धियलं शिश्तो यो निषेधति। स सर्वलेकसिद्धेन चन्द्रश्रानेन बाध्यते॥" In the scheme of the N. Pr. this would fall under 'लोकविरुद्ध' and has therefore nothing to do with the 'प्रसिद्धिविरुद्ध' of T' given in the place of 'प्रसिद्धसम्ब्य'. PārthasārathiMis'ra, the

commentator of Slokavārtika, criticises the illustration of लोकविरुद्ध (=सर्वलोकप्रसिद्धिविरुद्ध ) as given by the Buddhist logician viz नराशिरःकपालं प्राप्यक्रत्वात् द्यक्तिवत्, which, in his opinion, should have been given as an illustration of आगमविरोध. Thus, Kumarıla and Parthasarathi while they mention °प्रसिद्धिविषद, do not employ the word in the sense of the प्रसिद्धविह्द of Ti but of the ' लोकविरुद ' which figures in all the recensions of Nyāyapraves'a. Uddyotakara sees no justification for recognising प्रसिद्धिविद्ध (=लोकविद्ध of N. Pr.) as a special पक्षामास, since it would come under one or another of प्रमाणविरोधक He thus BAVB :-- "प्रसिद्धिविरुद्धं तु न बुध्यामहे कोऽयं प्रसिद्धिविरोध इति ? । प्रासिद्धिः प्रत्यक्षादीनां प्रमाणानामन्यतमनार्थप्रतिपत्ति यथा अचन्द्र शशीति । तस्मात्पूर्वप्रमाणविरोध एवान्तर्भवतीति न प्रसिद्धिविरोधाभिघाने पृथक् प्रयोजनं पश्यामः । "-N. Vārt p. 114.) Moreover he objects to the example given by the Buddhist logician as an illustration of 'आगमविहद्ध '. The proposition 'नित्यः शब्दः ' he says, is not opposed to the आगम but only to the अनुमान of the वैशेषिक, the right illustrations of आगमनिरुद्ध as given by Pārthasārathi being श्रुचिनरशिर कपालं प्राप्यङ्गत्वाच्छुक्तिवत्, अप्रिहोत्रं न स्वर्गसाघनं कियात्वात् भोजनवत्, अप्तिषोमीयहिंसा प्रत्यवायकरी हिंसात्वात् ब्रह्महत्यादिवत् Thus " आगमविरुद्धमिप वैशेषिकस्य नित्यः शब्द इति यथा। इदमिप नागमविरुद्धमिति पश्यामः। न हि वैशेषिकेण शब्दानित्यत्वमागमतः प्रतिपन्नमि त्वनुमानात् कारणतो विकारात् इत्येवमादेः । एतदप्यनुमानविरुद्धमेव". Furthermore, he objects to 'अश्रावणः शब्दः ' being regarded as a case of प्रत्यक्षित्रोध. it being in his opinion a case of अनुमानविरोध, the proper illustration being "अनुष्णोऽभि-रिति " Thus: "अनुष्णोऽप्रिरिति प्रत्यक्षिवरोघ । अश्रावण शब्द इति प्रत्यक्षिवरोघं केचिद्वर्णयन्ति तद्युक्तम् । इन्द्रियवृत्तीनामतीन्द्रियत्वात् । इन्द्रियवृत्तयोऽतीन्द्रिया इदमनेनेन्द्रियेण यसते नेदमनेनेति न कस्यिनत् प्रत्यक्षमस्ति किंत् तद्भावाभावान्विधानात् । रूमादिहान-रिन्द्रियक्तयोऽनुमीयन्ते । तस्मान्नेद्मुदाहरणम् । उदाहरणं त्वनुष्णोऽन्निरिति युक्तम् ॥ " Similarly, Kumarila criticises the Buddhist and says that शब्दः अप्राह्मः is an illustration of प्रत्यक्षितरोघ, for we all apprehend शब्द, and not शब्द: अन्नावण, which we know to be विरुद्ध to अनुमान and not to प्रत्यक्ष Thus:—'' अप्राह्मता तु शब्दादेः प्रत्यक्षेण विरुष्यते। तेपामश्रावणत्वादि विरुद्धमनुमानतः । निहं श्रावणता नाम प्रत्यक्षेणावगम्यते । साऽन्वयव्य-तिरेकाभ्यां गम्यते बिधरादिषु । " S'l. Vart. vv 59b-61a

The illustration given under स्ववचनविरुद्ध in our text, -' माता में वन्धोति ' Kumārila would treat as a case of 'शब्दविशोध,' which he divides into प्रतिक्षां -पूर्वसंजल्प - and सर्वलोकप्रेंसिद्धि विरोध, the first

Universal being according to them the object of अस्यक्ष, while सामान्य, that is, the Universal is the object of अनुमान ("प्रत्यक्षस्य हि स्वलक्षणमेव विलयः अनुमानस्य च सामान्यभिति प्रेयार्थः"—Panjikā p, 50 b). How then could one say 'प्रत्यक्षप्रसिद्धेन श्रावणत्वेन '-श्रावणत्व being a सामान्य and therefore beyond the reach of प्रत्यक्ष ? Answer:— भावप्रत्ययेन स्वरूपमात्राभिधानात् सामान्यलक्षणत्वानुपपत्तेरदोषः। i e. the termination त्व in श्रावणत्व is not intended to signify सामान्य the general or universal nature—but स्वरूप (=स्वलक्षण=स्व) the particular nature, the thing itself ('स्वलक्षण')

पश्चिकाः स्रिश्रावण श्रोत्रविज्ञानाप्रतिभासी.....श्रावणत्वेन श्रावणविज्ञानप्रतिभासित्वेन—Explana-P. 50 b. tions in terms of Buddhıstıc metaphysics. Read 'श्रावणत्विमत्ययं भावप्रत्ययवाधिर्देश ।.....तत्र प्रत्यक्षेण गृह्यते किल or तच्च प्रत्यक्षेण गृह्यते किल ?'

पञ्चित. आचार्यस्त मन्यते—While answering the objection, 'आचार्य' (Dharma-P. 50. b. kīrti?) goes beyond the position taken up in the foregoing reply, in which सामान्य is conceded to be a real-which is apprehended by अनुमान though not by प्रत्यक्ष. ' आंचार्य' denies reality to सामान्य altogether. He says: " नात्र भावप्रत्य सत्तार्थभावमाश्रित्योत्पत्रः, किंतु स्वभावार्थे'' i.e. the स्व in श्रावणस्व does not mean a real universal ( सत्तार्थभाव, that is भाव in the sense of real universal) but only being, in the present case conceptual or nominal existence. The difference between the first and the second explanation is the difference between two schools of Buddhist Metaphysics viz. Representationism or Indirect Realism and Subjective Idealism.

It is to be noted that end does not occur in the text of the N. Pravesa whose illustration is "संभावण शब्द इति"—which is not open to the objection discussed above. Evidently, the illustration is found elsewhere and is confounded with that given in the N. Pravesa—unless it be assumed that the author of the Vitti had it in his copy of the N. Pr. Probably, the text of the N. Pr. which contained no reference सामान्य ( क्) was explained and illustrated by commentators in terms of सामान्य and so gave rise to the objection which is noted in the Vitti and is repeated in the Panjikā.

न्या. प्र. वृ. वैशेषिकोऽहं &c.—' धागम' as here undertood is the particular P. 20, school which the writer has avowed as his own. H. 13-14.

पश्चिका उक्तं च &c.—(१) बुद्धि(मत्-)पूर्वा वाक्यकृतिवेदें (Vais'. Sūtras VI. i. 1., 50. b. 57 a. (२) तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यमिति (Vais'. Sūtras X. ii.-9)

कैश्वित्—By the Mimāmsakas

अपौक्षेयतया—In consequence of its not being a production of any person, human or divine. पौक्षेयत्वेन—in consequence of its being the work of a personal being; in the present case, of the Divine Person

च्या. प्र वृ. तदेत्र लोक्यं...etc.-Read "तदेत जैलोक्यं व्यक्तरपैति नित्यत्वप्रतिषेषात्" (See P. 21, II. 4-5 Pañjikā p. 52a.)

पश्चिमा सांह्यमते हि &c —A summary of the Sankhya system. सांह्यशास्त्रादेव P. 51- सांह्यसप्तत्यादेखसेयम्-सांह्यसप्ति is referred to in Annyogadvāra (a work

P. 22a. of the Jaina canon) as 'कणगसत्तरों' which is the same as द्वर्णसप्ति or हिरण्यसप्ति, the "Golden-Seventy" which together with a commentary was translated into Chinese by Paramārtha between 557 and 568 A D This is the same as the well-known सांह्यकारिका of इश्वरकण.

अविभावतिरोभाव &c.—The Sānikhya denies 'निरन्वय उत्पाद 'and 'निरन्वय विनाश,' that is, absolute उत्पाद and absolute विनाश, a doctrine maintained by the Buddhists and the Nyāya-Vais'esikas who are consequently stigmatised as 'अधेवैनाशिक's, that is, semi-Buddhists. Not that उत्पाद and विनाश in some sense—in the sense of आविभाव तिरोभाव - are not accepted by the Sānikhyas. निरन्वय = that into which the cause does not enter; traceless; absolute.

पिञ्चिका साख्यमते हि पञ्चिविश्वतिस्तत्त्वानि भवन्ति—। प्रकृति=सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था, 2 महान् P. 51 b. (=महत्तत्व=द्धि ), 3 अहद्वार, 4-20 a group of sixteen consisting of 5 झानेन्द्रिय॰, 5 कमेन्द्रिय॰, 1 मनः and 5 तन्माञ्चङ, (गन्ध,—स्य,—स्प,—स्पर्श—शब्द—) and 21-25 the 5 महाभूतङ (पृथ्वी, अप्, तेजस्, वायु, and आकाशः.) The Samkhyakārikā which gives the number is quoted in the Panjikā. So also is the Kārikā which distinguishes the nature of प्रकृति from the other members of the series; the same has पञ्चिकाः. been also explained. लिक्कामित etc.—The Sāmkhya etymology of

P. 52 a the word

पञ्जिका कश्चिदाह - नतु बैद्धमते पक्षवचनमेव नोत्रार्यते तत्कथमयं बीदस्य पक्षाभासः ?

P. 52 b Objection: How can a Buddhist speak of 'पक्षामास' when he has no such proposition as 'पक्षवचन' or 'प्रतिक्षा' forming part of his Inference? In answering this objection, the fact that the Buddhist does

not recognise पक्षवचन is admitted, but the treatment of पक्ष and पक्षामास is defended on the ground that it is meant for beginners ('वाल्ब्युत्पन्यधेम्'), who have to gather every kind of information relating to the subject before they enter upon a scientific discussion. In the latter case, पक्षवचन is not necessary, हेतुवचन is enough. (ततो वादे हेतुपर:सर एव प्रयोगः कार्य) The Buddhists were not the founders of the science of Logic, of which they had borrowed the framework and numerous details from the Brahmanas These, however, they have endeavoured to improve upon in their own way This is how the subject of पक्षवचन finds a place in a Buddhistic work, although the rejection of पक्षवचन (प्रतिज्ञा) is one of the reforms which the Buddhists have proposed.

न्या प्र. वृ. आह—ययेव न कश्चित् etc Read ययेवं न कश्चित् पक्षाभासो नास्ति. Objection:— 21, 11.5-10 If the fact that your proposition is not accepted by your opponent is enough to make it 'अप्रसिद्धविशेषण,' good bye to all अनुमान. (विप्रतिपत्तिरेव चैतहोषकर्त्रीति क्रतोऽनुमानम्?) For, every (परार्थ) अनुमान is occasioned by difference with the opponent. Answer Mere difference of opinion does not create अप्रसिद्धविशेषण पक्षाभास, for surely such a thing would be absurd The पक्षाभास under notice is intended to serve as a caution that the हन्दान्त should be properly established and placed beyond possibility of question by means of valid arguments. (उपपत्तिभ दशन्तसाधने कृतेऽनुमानप्रयोगः इष्टार्थसिद्धये भवित ! नान्यथा । पुनः साधनापे क्षत्वात् । अतो दशन्तसाधने कृतेऽनुमानप्रयोगः कर्तव्य । —N Pr. V rtti p 21 ll 8–10).

पित्रका P. 52 b P. 53 a.

स कृतक । कृतकत्वाचितित्यत्विसिद्धः It has been observed above that a qen—that is a minor premiss—does not become a पक्षाभास—fallacy of the minor—simply because it is not acceptable to the other party. But in order that the balance be turned in our favour we must show that the दशन्न on which we rely is sound. Thus, in the problem of नित्यत्व versus अनित्यत्व mooted above घट should be shown to be अनित्य by refuting the सत्कार्यवाद—the doctrine of pre-existence of the कार्य in the कारण—of the Samkhyas. The whole of the second half of P. 52 and the first half of P.53 contains a refutation of this doctrine

शक्तानां कारणान्त कार्योत्पत्तौ व्यापाराच्छक्तिरूपतया कार्यावस्थानमिति साख्या - The Samkhya argument. Since only such कारणs as are possessed of शक्ति ( potential energy or capacity ) can produce a given कार्य and no others, it is evident that the कार्य exists in the कारण in the form of that शक्ति. Criticism: No. The कार्य 18 not found in the कारण before it is made. ( Read: " कार्यस्य कारणे पूर्वमनुपलम्भात् ) The Sāmkhya answers It is not found, not because it does not exist, but because it is not made manifest (अनभिव्यक्तिरनुपलम्भः) Criticism. What is there to show that it exists? (सद्रावे किं प्रमाणम् ? ) Sāmkhya The very fact that it comes into being. ( टलाति ). Criticism If it exists already, it is absurd to say that it comes into being ( विद्यमानस्योत्पत्तेरयोगात् प्रागव तस्य विद्यमानत्वात ) The Samkhya rejoinder: If that which does not exist can come into existence, a खरविपाण (the horn of donkey) can as well do so" ( अविद्यमानस्योत्पत्ती खरविषाणादीनामण्युत्पत्ति स्यात्); or rather. as the असत्कार्यवादिन maintains, that which does not exist can come into being, nothing can come into being except a खरिवपाण ! Reply. No. The खरिवपाण does not come into being, because there is no cause to bring it into being. (कारणाभावात etc.) Similarly घट 18 not made out of तन्तुs, or पट out of मृत्यिण्ड, because तन्तुs are not the cause of घट, neither मृत्पिण्ड of पट. Every effect has a definite set of causes which produces the effect and no other (प्रतिनियतसामग्न्याः प्रतिनि-यतकार्यजनकत्वात ).

Mark the difference between the two views: The problem before tho two parties is—How is it that घट is made out of मृत्तिका and not out of तन्तुङ, and similarly पट out of तन्तुङ and not out of मृत्तिका? One of the parties—the सस्कार्यवादिन—accounts for this by assuming a क्षान्त i. e—the potential existence of कार्य in the कारण, which enables it, and it alone, to produce the particular effect; while the other—the असत्कार्यवादिन—accounts for it by assming a causal law (based on observation) which connects the cause with the effect (तन्त्पूलक्षिता हि सामग्री पटस्येव जिनकोपळ्या अन्या त्वन्यस्य। इत्युपादानेषु प्रतिनियतकार्योपलम्म एव कार्य नियमयित। न तु कारणे सत्त्वात्तिश्चमः) Note that according to one school the नियम is the ultimate fact of observation; according to the other the नियम is the fact to be accounted for—which is done by

assuming शक्ति for the purpose. The position of the असत्कार्थ-वादिन is this: Whatever is made must be असत् before it is made; not that whatever is असन् can be made Hence, the objection that a खरविषाण might as well come into existence because it is असन् is futile.; it is not every असन् that is made, but whatever is made must be असत् before it is made. ( यद्दापदाते तद्दापत्तेः पूर्वमसदेवो-त्पद्यते इति व्याप्तिरिष्यते । न पुनर्यदसत् तदुत्पद्यते एव) In fact it is a contradiction in terms to say that a thing is and that the same is afterwards made ( विद्यमानस्योत्पत्तिव्योहता । विद्यमानत्वादेव ). Moreever, if a thing is even before it is made, why all the labour of collecting the materials and working the machinery for its manufacture? (Read म्हण्डनकादिकारणन्यापारवैयर्थे च-Pañikā P. 53. a) The Samkhya reply It is for making patent what was hitherto latent (अभिन्यक्तये) Criticism: Was that अभिन्यक्ति (drawing out or manifesting of that which is latent ) सद or असद before now? If you say सत्—why need you trouble to make it? If you say असत्, you relinquish असत्कार्यवाद. The Samkhya explanation: अभिन्याक्ति or mainfestation is only the removal of आवरण ( आवरण-व्यपगमोऽभिव्यक्ति ), not a thing to be made like the कार्य whose अभिन्यिक्त it is. Criticism: If thereby you imply that अभिन्यिक्त is नित्य, the removal of आवरण is unnecessary. If, on the other hand, the removal is doing something, the अभिव्यक्ति ceases to be नित्य (नित्याया अभिव्यक्तेरावरणस्यार्किचित्करत्वात् । किंचित्करत्वे वाडानित्यत्वप्रसङ्गः ।) Sāmkhya objection: It is contended by the Sāmkhya that such expressions as अड्डरो जायते, घटं इन्ह bear testimony to the existence of the thing before it is produced; for, the किया in जायते cannot be done by आहर unless the आहर is there; similarly the किया in इन cannot be applied to घट unless the यह is there. Answer the यहर and the यह are here referred to prospectively ( यश्राङ्करो जायते घटं कुर्जिति व्यपदेशे।ऽसिद्धस्यापि सिद्धतया स भाविनि भूतवदुपचारः इतिन्यायादीपचारिकः ) In brief, there is no sense in saying that a thing is made if the thing is already there; and if a thing is made it is clear that it is not नित्य. (विद्यमानस्यो-त्पस्यर्थासमवात् घटशब्दादिरसन्नेवोत्पर्यते यश्चोत्पर्यते स कृतकः । इतकत्वाचानित्यत्वासिद्धिः Read this for भान्यलसिंदि )

For a full discussion of the pros and cons of the सत्कार्यवादः vide Sāṃkhya Sūtras I. III—123 with the Bhāṣya

of Vijnanabhiksu, and Vedantasutras with the Bhasya of S'amkara and the Bhamati of Vacaspatimis'ra.

The distinction between the two doctrines is thus presented in a nutshell by Vijñānabhikṣu at the end of his commentary on Sainkhya Sutra I. 123:—अयमेव हि सत्कार्यवादिनाममस्कार्यवादिन्या विशेषो यत् तैष्ट्यमानी प्रागमावष्टंसी सत्कार्यवादिमि कार्यस्थाऽनागतातीतावस्थे भावस्थे प्राच्येते । वर्तमानतास्या चाभिन्यक्तयवस्था घटाद्व्यतिरिक्तिप्यते । घटादेरवस्था-त्रयवत्त्वानुभवादिति । अन्यत्तु सर्वे समानम् . The theory of अभिन्यक्ति has been examined and defended at considerable length by Vijñānabhiksu in his Commentary on S S. I. 121-123, the main difficulty in the theory being met as follows:—"अयेवमभिन्यक्ते. रिभिन्यक्तपनङ्गीकोर कारणन्यापारात् प्राक् तस्या. सत्त्वानुष्पत्त्या सत्कार्यवादक्षतिरिति चेत्र। अस्मिन् पक्षे सत्त एवामिन्यक्तिरियेव सत्कार्यभिद्धान्त इत्याद्यायात् । अभिन्यक्तिथामिन्यक्त्यमावेव तस्या. प्रागमक्तेऽपि नासन्कार्यवादत्वापति ।"

Mediating between the असत्कार्यवाद of the Nyāya-Vais'esika and the सत्कार्यवाद of the Sāmkhya, the S'ānkara Vedāntin recognises partial truth in both, and while the Jaina would treat them as two points of view both of which though partial are equally true, the S'ānkara Vedāntin regards both as equally false and deduces from their conflict his doctrine of अनिवेचनीयता or मिथ्यात्व of all effects. The various views on this subject have been summarized by the author of Samksepa-S'āriraka in one verse as follows "आरम्भवाद काणभक्षपद्मः संघातवादस्त मदन्तपद्मः । सांख्यादिपद्मः परिणामवादो वेदान्तपद्मस्त विवर्तवादः-' where आरम्भवाद=असत्कार्यवाद, संघातवाद=परमाणुपुजवाद, परिणामवाद=सत्कार्यवाद, and विवर्तवाद=अनिवेचनीयतावाद.

"एवं च विनाशी शब्द: etc.—This proposition of the Buddhist, howso-ever true is not placed beyond the charge of पद्मामासता until the रथन्त is established as a thing that is विनाशिन. It should be noted in this connection that if the रथन्त which is the ground of the reasoning is to require a proof, and the latter still another proof and so on ad infinitum, there will be no rest ( यदेव साधनमुपन्यस्यते वादिना तत्सर्वे स्यात्मिद्धमित्यपरापर-साधनोपन्यासेनानवस्येव स्यात् ). Moreover, अप्रसिद्धविशेषण and अप्रसिद्धविशेषण are really not पद्धानासङ at all. For, let us just consider in relation to whom they are असिद्ध and therefore supposed to be

पक्षाभासs: the वादिन or his opponent? that is, the proposer himself (बादिन्) or one whom he endeavours to convince (प्रतिपाय)? Not the former, viz. the बादिन. Because, so नादिन bases his argument upon प्रमाणs such as प्रत्यक etc, and uses a विशेषण, the विशेषण cannot make his पक्ष a पक्षामास simply because the other side does not agree to it. And not, the latter, viz the प्रतिपाद्य. Because, one becomes a प्रतिपाद्य when he does not agree (अप्रतिपनस्य प्रतिपादाता) Read तयाहि-एतौ for तथा होतौ For प्रतिपाद्यापेक्षया I was inclined to read प्रतिवाद्यपेक्षया. as the word with which it is contrasted वाद्यवेक्षाया This, however, would require that we read प्रतिवादकस्य (equivalent to वादिनः) for प्रतिपादकस्य-which is a bit awkward. But the concluding words अप्रतिपन्नस्य प्रतिपाद्यत्वान् leaves no doubt that the correct reading is प्रतिपादापेक्षया and Moreover, the words प्रतिपादक and प्रतिपाद्य for वादिन not प्रतिवाद्यपेक्षया. and प्रतिवादिन ure found elsewhere also. e. g. in the Nyāyabindu.

पञ्जिका P 53 b

निरात्मान इति निरामिन।—The meaning here given of निरात्मान deserves to be noted. According to the Metaphysical Nihillets of Buddhism, nothing possesses a self i. e essential reality. The Realists of Buddhism did not go so far, but they denied the reality of the universal and the one as against the particular and the many. Consequently they denied सामान्य and अवस्थिन, अवस्थिन, is the whole which is over and above and consequently other than the parts, according to the Nyāya-Vais'esīka school. This the Buddhist denies, and the argument on which he relies is अञ्चमान based upon स्वभावानुपलिच्चेहेंद्व; that is to say, the reason that the thing (अवस्थिन) is not found, and if it had existed it would have been found; but since it is not found, it does not exist (cf. "स्वभावानुपलिच्चेयया। नात्र घूम उपलिच्छिक्षण-प्राप्तस्थानुपलिच्चेरिति"—N. Bindu.)

As against the common sense view that we perceive the whole, it is maintaineal by the Buddhist that we infer certain component parts from certain other component parts. Thus, from the question whether the socialled Perception ( प्रत्यक्ष ) is not in reality Inference ( अनुमान ), there arises the direct question whether the Whole ( अनुमान ) is anything over and

above the Parts (अवयवड ). This problem is discussed at such length and with such a multitude of pros and cons in the Nyāya-Sutras, Nyāya Bhāṣya and Nyāya-Vārtīka, that it appears to have been one of the greatest ontological problems of the age, (See N. Sūtras II. i 30-31 and 32-36) "न हावयवी नाम कश्चिदधीन्तरम्तोऽवयवेभ्योऽस्ति, अपि त्ववयवा एव परमार्थसन्तः। तेषु च कतिपयानवयवान् गृहीत्वा तत्सहचरितानवयवाननुमाय प्रतिसंधानजेय वृक्षवृद्धि।—N. V. Tāṭparya II. i. 30.

(१) अर्थान्तर पटात्तन्तवः तद्वेत्रत्वात् तुर्योदिवत् तुर्योदिपटकारणमधीन्तरमिति दष्टं तथा च-तन्तवस्तरमादर्थान्तरमिति; (२) सामर्थ्यमेदाद्विषागदवत ; (३) भित्रप्रत्यविषयस्वाद्व्पर्यश्चेत्त, (४) तन्तुपटरूपे भिन्नकारणे विशेषवत्त्वाद्व्पर्यश्चेत् (N. Vārtika on II, i, 30 This together with the paragraph which follows has been rendered very clear by Dr. Ganganath Jha in his translation: The Vārtika propounds four arguments in support of the view that the composite is something different from the components:—(A) The component yarns must be different from the composite cloth, because they are its cause, just like the shuttle and other things; the shuttle and other things, are the cause of the cloth, and are found to be different from it. etc. (See pp. 236-37)

**प**ञ्जिका P 53 b न धर्माणामनुगत:—Read न धर्माणामनुगत कश्चिद्वयवी धर्मी समस्तीत्यर्थः समस्ति=संभवति

गुणावयवव्यतिरिक्तं—Read गुणव्यतिरिक्तमवयवव्यतिरिक्तमवयविद्रव्यं for गुणावयव-व्यतिरिक्तमवयविद्रव्यं .

न धर्माणामनुगत ...स्वभावानुपलान्ध The argument against the recognition of a real धर्मिन्—अवयविन्—over and above the धर्में —गुणं and अवयवं — is that there is nothing to prove that it exists. No such अवयविन् enters our perception. A thing is expected to be perceived if it exists, and if it is not perceived, evidently it must be pronounced to be non-existent (निहे गुकादिगुणेभ्यस्तन्त्वायवयर्वभ्यक्षार्थान्तरभूतं पटादिद्वय चक्षुरादिज्ञाने प्रतिभासते । इत्य- श्वावयवी अभ्युपगत । एव च यदुपलिधलक्षणप्राप्त सम्रोपलभ्यते तदसदिति व्यवहर्तव्यम् यथा सचित्रदेशे घटः । नोपलभ्यते चावयवव्यतिरिक्तोऽवयवी तत्रेन देशे । इति स्वभावानुपलिधण्—Panjikā.) A possible difficulty: If there is no real अवयविन् what is it that is perceived? The परमाणु are on all hands regarded as lying beyond the range of perception. Answer.—

We do not hold that परमाणुड are abosolutely beyond the range of perception in all circumstances. We rather hold that they do become perceptible in a certain condition, viz, when they are close together so as to cooperate in one group-(विशिष्टावस्यां प्राप्तानामणनामिन्द्रियप्राद्यत्वादतीन्द्रियत्वमसिद्धमिति । तथाहि परस्पराविनिर्भाग-वर्तितया सहकारितावशाद्वसन्नाः परमाणवोऽध्यक्षतामुपयान्त्येवेति । निह सर्वदैवेन्द्रियातिः परमाणवः क्षणिकवादिभिरभ्यपगम्यन्ते । —Panika ) Another कान्तस्वरूपाः possible objection: How do you then explain the unity of the object as perceived? ( ...एक पट इति कर्य प्रत्ययः? ) Answer: The many (atoms) are too small to be perceived as distinct entities and hence the illusion; e. g; a light is constantly changing, a new flame coming into existence every moment, and yet it appears to be permanent owing to the fact that the different flames are very much like one another and follow in quick succession. ( अनेकस्हमतरपदार्थसंवेदनत एवैक इति विश्रामेत्रते: । प्रदीपादी नैरन्तर्योत्पन्नसहशापरापरञ्चालादिपदार्यसंवेदनेऽप्येकत्वविश्रमवत—Panjika) Objection: While the distinction of the परमाणुङ remains unpreceived, how can the परमाणुड themselves be perceived, even in the condition and in the form of an अवयविन् (ननु मेदेनानुपलक्ष्यमाणाः परमाणवः कथमध्यक्षाः? Paŭiska).

Answer: If in consequince of the distinction being unpereceived a thing is to remain unperceived, a light would have to be. regarded as unperceived because the distinction of the light (which in reality is a series of lights in quick succession) is unperceived! Therefore in our view the परमाणुड are pereceived although their distinctions are not, thus appearing illusorily as one instead of many. ( विवेकेनानवधार्यमाणस्यानध्यक्षत्वे प्रदीपादी पूर्वापर-विभागेनानुपलक्ष्यमाणेऽनध्यक्षताप्रसंके ) Moreover, will you tell how even on your hypothesis an अवयाविन could be perceived (प्रत्यक्ष) though the distinction of the अवयवs are admittedly unpercerved ? (अवयवानां विभागानुपलस्थाते अवयवन्यपि कयं त्वया प्रत्यक्षत्वेनेष्ट. ?-Paniika Note—Read क्यं लया for क्यम् तथा ). Furthermore, I challenge you to get over the following dilemma. Conceding for the sake of argument that there is an अनयनिन in addition to the अनयनs which appear as an external object, may I know whether the body-पर-which possesses स्पृह (gross) size is one or many? Supposing it is one, is it made out of one component part or

many? In either case it cannot be one. For what is स्थूल cannot be in its nature one (स्थूलस्वेकस्वमावाविरोधात) If the gross whole were one, when one part is coloured the whole would have to be supposed to be coloured, or if one part is covered the whole would be found to be covered! (यदि स्थूलमेक स्थात् तदेकदेशरांग सर्वस्य रागः प्रसञ्येत, एकदेशावरणं सर्वस्यावरणं भवेत्) The other alternative, that the gross whole is many, is what you do not hold For, you hold that one whole subsists in many parts (अनेकत्वेऽभ्युगम-विरोधः वहुष्ववयवेष्वेकस्यवायिवेनो वृत्तेभैविद्रिरभ्युपगमात्-Panjika). Objection If there is no अवयविन, how can you speak of something (अवयविन्) being स्थूल and something (अवयव) सूक्ष ? (स्थूलसूक्ष्मादिव्यपदेशोवयव्य-सत्त्वेऽनुपपन्नः) Answer: the अवयवs come to be regarded as सूक्ष or स्थूल according as they are one or many. (अवयवा एव तथा उस्यमाना अल्पवहुतराः स्थूलसूक्ष्मादिव्यपदेशे लभन्ते—Panjikā.)

पक्षिका. P. 54 a समेकीभावे--" सम् एकी भावे, अव् अपृथत्त्के, अय् गतौ. Derivation and meaning of समवाय " एकीभावनाप्रयगमनम् "—to be so united as not to be separable. Things which possess this property are called समनायिनंs-e. g. तन्तुs with respect to पट, they are the आधारभूत-कारण of पट, while the latter is आधेयभूत-कार्य of the former, in other words, one rests indissolubly in the other The Buddhist word for समवायिकारण is ' डपादानकारण ' ( the same is the word of the Vedantin), and the Jaina calls it 'परिणामकारण.' तान वितानीभावे--when the threads are arranged as warp and woof. संयोगसंयोगिनो. etc. तन्तुसंयोग is something distinct from the threads and yet makes them into one पर. The तन्त्रs being the समवायिकारण, the तन्त्रसंयोग is the असमवायिकारण. (कार्येण सहैकास्मिन्नर्थे समवेतत्वे स्राति कारणम्—See Tarkasamgraha and Dīpikā) The weaver and his weaving machine are the निमित्तकारण. आत्मा सुखादीनां &c.-आतमन् is the समवायिकारण of its qualities, viz., सुख etc. आतमन संयोग is their असमवायिकारण and सक चन्दन etc are their निमित्तकारण.

यथा वैशेषिकस्य etc — The Buddhist, unlike the Vais'esika, does not hold the doctrine of the three kinds of causes. According to him, there is one stream of consciousness, or rather series of consciousnesses (विज्ञानसंतित ), due to a group of antecedents which we call a cause, e. g. सन् चन्दन etc. of सुखिक्कान

- न्या. प्र. वृ. प्रसिद्धो &c—वादिप्रतिवादिनोरिवप्रतिपस्या स्थितः—The same-प्रसिद्ध-is the
  - P. 21. word used in the Vais'. sūtras. Panjikā points out that it is
  - 1. 25. an intransitive participle ( प्रशिष्यति सः (read स for स्म) प्रसिद्धः अकर्मकः कर्तिरि कः )
- न्या. प्र. वृ. यस्मिन् पक्षामासे ( $P_{abjika}$ ) स्वं च तद्भं च =स्वरूपं=not स्वस्य रूपं, but स्वं च P. 22. l. 1. तद्भुपं च i. e. not the स्वरूप or nature of धम but धम itself.
  - 1. 4.
  - 1. 7. धर्मयाधात्म्य—( Read यायात्म्य for धायात्म्य which is an obvious misprint ) यायात्म्य=अविपरीत्य-Panjikā shows how it comes to mean that.
- न्या. भ. वृ. निराकिन्ते &c.-Two ways of explaining निराकरण, प्रतिषेधन=प्रतिषेधक P. 22,,1.5. (Panjika).
- न्या. प्र. वृ. एषां नवानामपि ( Vrtti P. 22. l. 2. ).—of all the nine प्रतिहादोषs P. 3. ll. 56. enumerated above ( N. Pr. P. 2, ll. 14. 17 ). वचनानि प्रतिहादोषाः ( Vrtti P. 22. l. 3 ).

धर्मस्वरूपिनराकरणमुखेन—The manner in which the दोषड arise is of three kinds: (1) 'धर्मस्वरूपानिराकरणमुखेन' in the case of the first five, namely, प्रत्यक्षविरुद्ध, अनुमानविरुद्ध, आगमविरुद्ध, लोकविरुद्ध and स्ववनविरुद्ध; (2) 'प्रतिपादनासंभवत' in the case of the next three, namely अप्रसिद्धविशेषण, अप्रसिद्धविशेष्ण and अप्रसिद्धोभय; and (3) 'साधनविष्ठत्यतः' in the case of the last viz प्रसिद्धमंवन्च.

- न्या. प्र. चृ. In the case of the first five, the अनुमान is precluded by प्रत्यक्ष etc; P.22 ll.7.14. in the case of the next three, it is impossible to convince पश्चिका the opponent so long as he does not agree to the इद्यन्त &c.; P. 54 b in the case of the last it is no use embarking upon an अनुमान to prove what is already accepted by the other party (सिद्धसाधन). For the last note vide the text of the N. Pr.—' (P. 3, 1. 6.) साधनवेषस्यतः" and the note thereon.
  - न्या. प्र. The author next comes to the important topic of हेत्वामासs— P. 3, 1. 8. i. e Fallacies of the Reason (हेंच्र) or the Middle Term. These are primarily three (1) असिद्ध (2) अनैकान्तिक and (3) विरुद्ध.
- to P.5, l.19. The first (असिंड) is subdivided into four : (1) उभयासिंड, (2) अन्यतरासिंड, (3) संदिग्धासिंड, and (4) आश्रयासिंड

The second ( अनैकान्तिक ) is subdivided into six: (5) साधारण, (6) असाधारण, (7) सपक्षेकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापी, (8) विपक्षेकदेशवृत्ति सपक्षव्यापी, (9) उमयपक्षेकदेशवृत्ति and (10) विरुद्धाव्यभिचारी.

The third ( विरुद्ध ) is subdivided into four: (1) धर्मस्वरूपविपरीतसाधन, (2) धर्मविशेषाविपरीतसाधन, (3) धर्मिस्वरूपविपरीतसाधन, and (4) धर्मिविशेषविपरीतसाधन.

These fourteen Fallacies of the &g may now be explained and illustrated:

- (1) उभयासिद्ध—Untrue according to both the parties. Thus, for example, in शब्दोऽनित्यः चाक्षपत्नात् (=Sound is noneternal, because it is visible) the हेत्र is unacceptable as a predicate of the subject to both the parties.
- (2) अन्यतरासिद्ध—Untrue according to either. For example, in the argument शब्दः अनित्यः कृतकत्वात्, the हेतु—कृतकत्व—is not predicable of the subject—शब्द—according to the Mimāmsakas and Sāinkhyas, who think that शब्द can be produced or manifested (अभिन्यक्त) but not originated (कृतक).
- (3) संदिग्धासिद-Of doubtful existence. For example, if there is a possibility of mist being mistaken for smoke, the हेत्र-smoke—as predicate of the subject will be regarded as doubtful.
- (4) आश्रयासिद-Whose आश्रय-the abode, the subject—is unreal. For example, in आकाशं द्रव्य गुणाश्रयत्वाद the Buddhist may well object to the subject-आकाश-which, according to him, has no reality at all, it being a pure negation.

There are six kinds of धनैकान्तिक or Inconclusive Hetu:-

- (5) अनैकान्तिकः साधारण-Inconclusive, because common, that is favourable not only to the desired conclusion but also to its opposite. For example, in शब्दः नित्यः प्रमेयत्वात्—the हेतु viz प्रमेयत्व— (the quality of being the object of right knowledge) is common (साधारण) to अनित्य and to नित्य things, and is consequently inconclusive, for we are in doubt whether घटनत् प्रमेयत्वाच्छन्दः अनित्यः or आकाशनत् प्रमेयत्वाच्छन्दः नित्यः
- (6) संनेकान्तिकः स्रसाधारण –Inconclusive, because peculiar. For example, शब्दो नित्यः श्रावणत्वाद , the हेतु-श्रावणत्व-is peculiar to, that is to say, confined to the subject –शब्द, being not found in any

other thing either नित्य or अनित्य. It is of the essence of Inference that there should be agreed cases of similarity and dissimilarity from which you can generalize and apply the generalization to the case in hand. The हेत being confined to the पक्ष, there is no basis for the generalization. How such a हेतु is inconclusive is indicated in the text as follows: "तिह ानित्यानित्यपक्षाभ्यां व्यारतत्वात् नित्यानित्यिविनमंक्तस्य चान्यस्थासंभवात् संशयहेतः"—i. e. except in शब्द, श्रावणत्व is found neither in नित्य things nor in अनित्य things, and since all things are either नित्य or अनित्य and there is no third kind of things from which you can generalize for the purpose of your inference, the result is that you find yourself in the morass of doubt

- (7) सपक्षेकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापी अनेकान्तिक -Residing in like some instances, but also in all unlike instances. Example :—शब्दः अप्रयत्नानन्तरीयक अनित्यत्वात् ( Note प्रयत्नानन्तरीयक=that which cannot be produced without a volitional effort; hence, manufactured, made; अप्रयत्नान्तरीयक=the opposite of this, that is, that which can exist without any volitional effort on our part, as for example, a lightning, ether or space). Thus the two terms will mean (a) naturally existing and (b) coming into existence, and artificially made or manufactured). In this example, the पक्ष, viz., शब्द being अप्रयत्नानन्तरीयक (natural), विद्युत् (lightning), आकाश (space) etc are its सपक्षs. In some of these e. g. in the विद्युत the हेत-अनित्यत्व resides, but not in all; for example, it does not reside in आकाश which is not भनित्य but नित्य. Thus the हेत is सपक्षेकदेशशति. Thus:—In the given inllustration. विपक्षव्यापी. **अप्रयत्नानन्तरीयक** Read in P पक्ष-शब्द-being of प्रयत्नानन्तरीयकः ]. घट etc. which instead प्रयत्नानन्तरीयक are विपक्षs, and अनित्यत्व is found in all of them. Thus, अनित्यत्व belongs to विद्युत which is अप्रयत्तानन्तरीयक and also to घट which is प्रयत्नानन्तरीयक, and is therefore inconclusive. sure-" किं घटवदनित्यत्वात् प्रयत्नानन्तरीयक. द्यदादिवदनित्यत्वादप्रयत्नानन्तरीयक "-From the mere fact that शब्द is अनित्य you cannot conclude definitely whether it is natural ( अप्रयत्नानन्तरीयक ) or made ( प्रयत्नानन्तरीयक ).
  - (8) विपक्षेकदेशरहितः सपक्षव्यापी अनैकान्तिकः This is the converse of No. 7. Residing in some unlike instances, but also in all

like instances. In the example—शन्य प्रयत्नानन्तरीयकः अनित्यत्नात्, 'प्रयत्नानन्तरीयकः शन्दः' is the पक्ष, घट etc. are the सपक्ष, and they are all अनित्य. Thus, the हेतु-अनित्यत्वात्—is सपक्षव्यापी. It is also विपक्षेकदेशवृत्ति. Thus:—the विपक्ष of the पक्ष are विद्युत्, आकाश etc. some of which e. g. विद्युत् possess अनित्यत्व which others do not e g आकाश. So from the fact that शन्द is अनित्य you can not conclude either way, whether it is प्रयत्नानन्तरीयक (the result of a volitional effort; hence, made) or अप्रयत्नानन्तरीयक (the opposite), examples of both kinds being found, such as घट and विद्युत् respectively. The हेतु is, therefore, अनिकान्तिक.

- (9) उमयपक्षेकदेशहीत अनैकान्तिक:—Residing only in a portion of the 'सपक्ष and of the विपक्ष. In the example, शब्दो नित्यः अमूर्तत्वात्, नित्य शब्दः is the पक्ष, आकाश, परमाण etc. are the सपक्ष, of which some possess अमूर्तत्व and some do not; for instance, आकाश does and परमाण does not ( cf " असर्वगतं परिमाणं मूर्ति: N.B.T, also as defined in the Br. Nyāya 'कियाबद्द्व्य मूर्तद्व्यम् '—and परमाण is a कियाबद्द्व्य) Again, with नित्य शब्द as पक्ष, घट मुख etc are the विपक्ष, of which some are अमूर्त while others are not; for instance, मुख is अमूर्त and घट is not. Thus, in the present example शब्दो नित्य अमूर्तत्वात, the हेतु is उमयपक्षेकदेशवृत्ति It ( अमूर्तत्व ) sometimes goes with नित्यत्व and sometimes with अनित्यत्व, and is consequently inconclusive.
  - (10) विस्दाव्यभिचारी अनैकान्तिक -- That which has an invariable contradictory, that is to say, 'a non-erroneous contradiction; (Dr. S. Vidyābhūsana) This arises 'when a thesis and its contradictory are both supported by what appear to be valid reasons (Vidyābhūsana), what in Kantian terminology would be called 'antinomic reason' (Dr. Randle). The word is explained two ways by Dharmottara ın the N. B. Tīkā. (1) हेत्वन्तरमाधितस्य विरुद्धं यत्तत्र व्यभिचरित स विरुद्धाव्यभिचारी । (2) यदि वा विरुद्धधासी साधनान्तरसिद्धस्य धर्मस्य विरुद्धसाधनादत्र्या च स्वसाध्यान्यभिचारा दिरुद्धाव्यभिचारी i. e (1) अन्यभिचारी of विरुद्ध—which invariably proves the opposite of what is proved by another हेन्,; (2) विरुद्ध. which is at the same time अव्यभिचारी; i e. that which is opposed to another Ed-in as much as it proves its contradictory, and is at the same time invariably accompanied by its own साध, that is to say, which is good in itself, so far as its own न्याप्ति is concerned. In the example शन्दः भनित्यः स्नकत्वात् घटवत्

कृतकरल is अञ्यभिचारि of आनित्यत्व, but it is opposed to (विरुद्ध) or contradicted by शब्दः नित्यः श्रावणत्वात् शब्दत्ववत् . The two हेत्र taken together cause doubt, and are, therefore, inconclusive. ( उभयोः संशयहेतत्वात् द्रावप्येतावेकोऽनैकान्तिकः समदितावेव N. Pr. P. 5. 11. 2-3 ).

There are four kinds of विख्द or Contradictory Hetu --

- (11) धर्मस्वरूपविपरीतसाधन—that which proves the very opposite of the intended धर्म (साध्य). For example, in शब्द: नित्यः कृतकरवात्, the हेत्र-कृतकरव-proves the very opposite of नित्यत्व, that is, सानित्यत, since it resides in विपक्षs-अनित्य things-only.
- (12) धर्मविशेषविपरीतसाधन—which proves the opposite of particular वर्षे which it is intended to prove. Example:--चक्षुरादय. परार्थाः संघातवात् शयनासनाद्यक्कविशेषवत् , i. e. the eye and other organs exist for something beyond themselves insumuch as they are things possessed of orderly arrangement in their constitution, e. g. a bed, a seat etc. which exist for somebody the हेत-संघातलात्-while other than themselves. Here proving that there is something beyond the senses, proves also that that something-viz., आत्मन-which the Sāmkhya desires to prove is for the same reason संहत--that is possessed of an organised body, a position which the Samkhya is not prepared to hold. The हेतु here—संघातन्वात्—proves the reverse of what is intended to be proved, viz, संहत instead of असंहत
- (13) धर्मिस्वरूपविपरीतसाधन-That which proves the opposite of the धर्मन् itself—that is the पक्ष or major term. For example, in भाव' न द्रव्यं [ or न कर्म, or न गुण ] एकद्रव्यवत्त्वात् or गुणकर्मेसु च भावाद सामान्यविशेषवत्, एकद्रव्यवत्त्वात् and गुणकर्मेषु भावात् are such हेतुङ. For, according to the Vais'esikas, इस्पड have either no constituent द्रव्यंs, for example, आकाश, or are made up of more than one constituent द्रव्य, for example, घट; but there is no द्रव्य which is made of a single constituent द्रव्य. But भाव-Being-( the महासामान्य or the highest universal to which generalisation can be carried) may contain a single द्रव्य, for example, आकाश. Consequently it (भाव) cannot be a द्रव्य. Similarly, it may be argued that भाव is not a कमेन or a गुण, because it itself resides in कमेन s and गुणs ( गुणकमेस मानात्) whereas कर्मन् and गुण do not reside in other कर्मन् or Thus, the Vais'esika proves that भाव ( the highest सामान्य,

also called सत्ता ) is something other than द्रव्य, गुण and कर्म. But this argument is vitiated by धर्मिस्वराविपरितसाधन विरुद्ध hetvabhasa, says the Buddhist For, the same हेन्च-एक्द्रव्यवत्त्वात् and गुणकर्मसु भावात्—would prove अमावल as well, अमाव being sometimes एक्द्रव्यवान् (e. g घटान्योन्याभाव belonging to आकाश), and resident in गुणक and कर्मन्ड. (e. g. रूपे रसामाव , चलने रूपामाव ) Thus, these हेन्छ may prove that भाव is अमाव—the very opposite of धर्मे (भाव )स्वरूप.

सामान्यविशेषबत्—as in the case with lower सामान्यं such as पृथ्वीत्व, घटत etc.

- (14) धर्मिविशेषविपरीतसाधन—That which proves the opposite of the particular kind of धर्मिन् which it is intended to prove. In the example given above the हेन्द्र may prove not only that भान (the highest सामान्य) is not a इच्य or a ग्रुण or a कर्म, but also that it is असरत्रत्ययकर्त्र like अभाव that which causes the idea of non-existence.
- च्या. प्र. वृ. शब्दाभिव्यक्तिवादिनं &c—That शब्द is not orginated but only mani-P. 23, l. 7. fested by the vocal organ is preminently a doctrine of the Mımāṁsā school. The Sāmkhya endorses it as a सत्कार्यवादिन्.
  - ,, l. 9 रेणुनलीदेः &c.—Column of dust mistaken for smoke.
  - " l. 18. Read " हेतुराकाशासत्त्ववादिनं वौद्धं प्रति " for "...शसत्त्व..."
  - ,, 1 19. पत्र इमानि...&c—The five nonentities which are but a name (सज्ञामात्रं), a mere appearance (संग्रितमात्रं), a mere assertion (प्रतिज्ञामात्रं), a mere convention (ज्यवहारमात्रं), a mere imagination (कल्पनामात्रं) are (1) Past Time, (2) Future Time, (3) Conscious destruction, (4) Akās'a (Space) and (5) Pudgala (self or individual) संज्ञामात्रम्=नाममात्रम्, प्रतिज्ञामात्रम्=वचनमात्रम् (ययाऽस्त्यात्मिति); संवृतिमात्रम्=कल्पनामात्रम् (opposed to परमार्थे. See Suzuki's "Outlines of Mahāyāna Buddhism"); संव्यवहारमात्रम्=लोके संव्यवहारिनीमत्तं यिक्रयते. अदिति काल्स्याख्या, प्रतिसंख्यानिरोधः संहेतुको विनाश, पुत्रल्थात्मोच्यते—Panjikā P. 56 b.

पञ्जिका इहार्यक्रियासमर्थे &c.—The reason is given why the Buddhist P. 56. b. regards time past, time future etc-as nonentities.

तया सहतुकोऽपि etc For विना विचार्यमाणो read: "विनाशो विचार्यमाणो " Here and in the next few lines is discussed the question why प्रति॰ संख्यानिरोध—deliberate and conscious destruction such as that

brought about by the stroke of a hammer applied to a jar-is a nonentity. The logical method here employed is that of a dilemma Is the विनाश one with the घट or distinct from it? and so on; what is its relation to घट and so forth ( see Panjika P. 50 b, 57. a). The Buddhist position is thus summed up in the Panjika:-" तथाहि-यो यत्स्वभावः स स्वहेतोरेवोत्पद्यमानस्तादशो भवति न प्रनः हेत्वन्तरमपेक्षते । यथा प्रदीपः । तथाहि-प्रदीपः स्वयं प्रकाशस्वभावत्वाम् स्वप्रकाशेऽपरं प्रदीपान्तरम्पेक्षते तद्वत् क्षणधर्मा चेद्वाचो न किंचित्राशहेतना । अतो न घटादेविनाशः कियते किंत भिन्नमेव वस्त स्वसामग्रीवशेनोत्पद्यते कपालादिकमिति ।" The Buddhist is a believer in विनाश as an essential nature of things, which is not produced or originated but simply occurs every moment आकाश or space, according to him, is nothing but light and darkness, and hence not a separate entity ( आकाशमप्यालोकतमसी एवेति सीगताः )-नेतरद् अवकाशदानादिस्वरूपं तन्त्रान्तरप्र-सिदम् । And the reason given is lack of प्रमाण-either प्रत्यक्ष or अनुमान.-पुरल otherwise called आत्मन्=self is also nothing but चित्त and its effects, running as a stream of consciousness which by its very nature is not abiding but changing ( पुद्रलस्त्वात्मसंज्ञकथितचैत-संतानहर एव न त तदितिरक्ता नित्यत्वधर्मात्मकः कथिदस्ति ).

न्या प्र. वृ असिद्ध. स च द्विषा &c.—Here are two more varieties of असिद्ध. Why . 23, l. 22 are they not mentioned? They are (1) प्रतिज्ञार्थेकदेशासिद and (2) अन्यापकासिद्ध. An example of (1).—शष्दः अनित्य अनित्यत्नात्— Here the हेतु is part of the प्रतिज्ञा-being the predicate in the proposition. An example of (2): -तरवः सचेतनाः Here the हेतु-स्वाप-although it is found in some trees not found in all: तस्यु पत्रसकोचलक्षण स्वापः एकदेशे न सिद्ध । न हि सर्वे वृक्षा रात्री पत्रसकोचमाजः न्यप्रोघादावदर्शनात्तस्य (पत्रसंकोचस्य=स्वापस्य), किंतु क्रीचेदेवेति-Paniikā. Answer: Both of these can be included, says the Ācārya, in उभयासिद्ध. As to the first, both parties are agreed that अनित्यत्व, being part (predicate-साध्य) of the प्रतिज्ञा, is yet to be proved; consequently when the same is made the हेत, it is an unproved हेतु. ( प्रतिक्षार्थस्यासिद्धत्वाद् हेतुरिप तदेकदेश सत्रसिद्धः-Panjıkā P. 57a). As regards the second also, both parties are agreed that स्वाप does not belong to all trees but only to some. Panjika in explaining the word अन्यापकासिद्ध, says 'पक्षे ' is understood: पक्षे अव्यापकः असिद्धः.

न्या. प्र. व. यदोवम etc. Objection to the answer given above. If you are P. 24, l. 1 prepared to include these two in उभयासिद, why not include सदिग्वासिद्ध and आश्रयासिद्ध also in the other two, viz, उभयासिद्ध and

न्या प्र व अन्यत्रासिद्ध ? For, all असिद्ध must be either one or the other of P. 24. l. 3. these. Moreover, such an opinion is actually held by some who say: "अभिद्धभेदी द्वावेव द्वयोरन्यतरस्य च "

न्या प्र. व धर्म्यासिद्धि - Panjıkā explains धर्मिणोऽसिद्धिराश्रयासिद्धे; हेती सदेहश्च सिद्ग्यासिद्धे । P 24, 1. 4. Here धर्म्यासिद्धे and देतुमंदेह are features which require to be emphasised and consequently the हेलाभासs which characterize. viz.. आश्रयासिद्ध and सदिग्धासिद्ध are separately mentioned and not included in the other two.

न्या. प. वृ. एकान्ते भव &c.--Panjıkā explains एकथासावन्तश्चेकान्तो निश्चय , तत्रभव P. 24, 1 6 स प्रयोजनमस्येति वा ऐकान्तिक; तिश्विधेऽनैकान्तिकः (P 57 b) प्रत्युदाहरणमेवेति (Panj, P. 58 a, 1 1.) is a misprint for इत्युदाहरणमेवेति (see Vrtti P. 24 1 8).

न्या. प्र वृ. द्वयोर्वहूनां वा —This gives the reason why it is called 'साधारण'. P. 2411.9-10

न्या. प्र. वृ. Read:—आहोस्विदनित्यस्य । अस्येति अस्तुतस्य शब्दस्य । श्रावणत्वमिति । एतदुक्त भवति । P. 24. l. 11.

- गम्यते-The reading of the Vrtti is साधारण प्रमेयत्वान्नित्यः without 1.12 शहः before प्रमेयत्वाव. Therefore it is taken as understood.
- अहो नाय सशयहेतुः The question discussed is whether a साधारणहेत्वाभास 1 18 is संशयहेत् It is argued that it is not, because even before the हेतु is put forward there was संशय when the प्रतिज्ञा was stated ( एतःप्रयोजनमन्तरेण प्रागेव संशयस्य मावात् ).

न्या. प चु. For अहो Panjıkā reads आह ( अत्राहित्यादि )=Some one objects. P.2411.18,21

For सदानस्या° it reads तदानस्य = ( सरायभावस्य ). पञ्जिका P. 58 a

हेतावनुपन्यस्ते-It will be noticed that there are two सशयह-one पञ्जिका implied in the प्रतिज्ञा, what may be called मूलसंदेह, and the other P 58 b resulting from the अनैकान्तिक साधारण हेत्वाभास. It is the latter that we here mean.

संदेहे सित Objection — हेतु is put forward only when संदेह is there. 11. 21-24. Answer : No ; प्रतिहा does not always imply संदेह. In the case of 8 ,

परायोद्यमान, the अनुमान is employed to convince others, although the person who employs it has not himself the least doubt ( संदेह) in the matter.

च्या. प्र वृ. प्रभृति—अव्युप्तन्नमति and संशयितमति ( Panjıkā p. 58b ). P 24.1.23.

पिञ्जका. ननु कथमिदमुच्यते &c.—It is proposed to cite शब्दत्व as a नपक्ष P 58 b (साधम्प्रेदशन्त), in which case their will be no असाधारण हैत्वाभाम. तत्रोच्यते &c — This illustration is given by the Mimāmsakas The author of the Panjikā says that there are several schools of Mimāmsakas, of whom some believe in a सामान्य called शब्दत्व, while others do not. Read सामान्यविशेषस्पं for सामान्यविशेषस्पं.

तत्र ये नेच्छन्ति &c.—When you see one cow you recall to your mind another you have seen before, and as a result of comparison and co-ordination you get the idea of the cow nature (सामान्य). It is not so, however, with शब्द; for, when you hear one शब्द and then another, you do not compare and co-ordinate, but you contrast and distinguish them (शार्झों इयं शब्द , वैणवोऽयम etc. ). Hence सामान्य as शङ्ख्ल. there is no such the शब्दरन being merely the घर्म or स्वरूप of शब्द (भावप्रत्ययेनापि च शब्दस्वरूपमात्रस्येवाभिघानम् etc.) Thus, the हेतु—श्रावणन्व—belongs only to the पक्ष (पक्षवमैता), and the other two, 'रूप's-सपक्षे सत्त्वम् and विपक्षेडसस्वम् are wanting. The example given by Dharmakirtı is " यया सात्मकं जीवच्छरीर प्राणादिमत्त्वात् " and the same is explained as नहि सात्मकनिरात्मकाभ्यामन्या राशिरास्ति यत्र प्राणादिर्वतते । आत्मनो वत्तिव्यवच्छेदाभ्या सर्वधंत्रहात् । नाप्यनयारेकत्र वृत्तिनिव्यय । सात्मक्त्वेन निरात्मकत्वेन वा प्रसिद्धे प्राणादेरसिद्धिस्ताम्यां न व्यतिरिच्यते । तस्माजीवच्छरीरसवन्धी प्राणादिः सात्मका-दनात्मकाच सर्वस्माद्वयावृत्तेनामिडः । न तत्रान्वेति । एकात्मन्यसिद्धे । नापि सात्मकात्रिरात्मकाच तस्यान्वयव्यतिरेकयोरभावनिश्वय । एकाभावनिश्वयस्यापरभावनान्तरीयकःवात । अन्वयव्यवन्छेदया-रन्योन्यव्यवच्छेदरूपत्वात । अत एवान्यय्व्यतिरेक्यो सदेहादनैकान्तिक --N.B N. Pari. III See also the Commentary thereon Taking नव्यत्व as the हेतु the Nyayamuktavali illustrates असाधारण अनेकान्तिक by जन्दोऽनित्य शब्दत्वात् and adds by way of a note " यदा शब्देऽनित्यत्वस्य सदेहस्तदा अपक्षतं विपक्षत च घटादीनामेव तद्वयारतं च शब्दान्वमिति तदनाधारणम् । यदा तु शब्देऽनित्यत्व-निश्रयस्तदा नासाधारणम् । इट द्व प्राचां सत नवीनमतं तु पूर्वमुक्तम् ॥' Other Mimāmsakas, like the Naiyāyikas, hold that शब्दल is a सामान्य and not a mere धर्म or स्वरूप of शब्द. Thus, having an existence of its own it can very well be cited as a सपद्ध. Therefore the illustration in the text must be understood to have been given with the tenet of the first school in view.

न्या प्र. वृ यदि तदन्यत्र &c.—Observation is necessary for generalization. P. 25 l 12. As the हेतु श्रावणत्व is confined to the पक्ष you cannot find it in any सपक्ष or विपक्ष and consequently you remain in doubt- (तदि नित्यानित्यक्षाभ्यां व्याद्वतत्वाद नित्यानित्यविनिर्भुक्तस्य चान्यस्यासंभवाव संश्यहेतुः N. Praves'a P. 3, l. 22, P. 4 ll. 1-2.)

न्या. प्र. वृ. सपक्षेकदेशवृत्तिरित्यादि—Here begins the section on सपक्षेकदेशवृत्तिरियहायापी P. 25, l. 15 Read अवयत्तानन्तरीयकः शब्दोऽन्त्यित्वात् as in the text of the N. Pr. to P. 26, l. 2. p. 4, ll. 4-5.

In P. 25 11 20-21—read अप्रयन्नानन्तरीयकः कोऽर्घः ?। पक्षः। अस्य साध्यविद्युदा-काशादिपदार्थसंघातः किम् ?। सपक्षः। In P. 25, 1. 22. read पक्षः। अस्य भावनिकामाह—The author explains how अनैकान्तिक arises in the case in hand.

न्या प्र वृ. विपक्षेकदेशवृत्ति सपक्षच्यापी. Here begins the section on the fourth P 26, ll. 2-8 variety of अनैकान्तिक.

In ll. 4-5 read पक्षः । अस्य

न्या प्र. वृ. उभयपक्षेक -- Section on the fifth variety of अनैकान्तिक. In ll. 12 P 26 ll. 8-14. read पक्ष: । अस्य.

न्या. प्र. वृ. उक्तवैपरीत्येन—For विपक्षैकदेशवृत्तिः सपक्षव्यापी is the converse of सपक्षेकदेशवृत्तिः P. 26. l. 8. विपक्षव्यापी.

The illustration in न्या. प्र. is नित्यः शन्दः अमूर्तत्वादिति । नित्यः पक्षोऽस्याका. भ्रापरमाप्वादिः सपक्षः—Here arises the question Does the Buddhist agree that a परमाणु is नित्य ? The Panjikā notes this difficulty.

पाञ्चिका. असर्वेगतद्रव्यपरिमाणं पूर्ति -- See N. B T.

P. 59,b. परमाणूना तु प्रतिक्षण संजातातिशयानां चयापचयादिरुक्षणेनान्तियत्वात् &c.—Buddhist view of the nature of परमाणुड. The illustration in the Text and the Vrtti. is based upon the Vais'esika view of परमाणु This oversight on the part of the Buddhist author is very significant. It points to the fact that his logic has grown out of that of the Brāhmaṇa schools,

न्या. प्र. वृ. विरुद्धान्यभिचारी—This is the sixth and last variety of भर्नेकान्तिक. P. 26, 1, 15.

to P. 27 l. 3.

P. 26 l. 16. उपन्यस्त सन् तयाविधार्थ etc. तथाविधः=विरुद्धः; प्रतियोगिनं=rival हेतु.

l. 17. ततश्चानेन &c.—One should clear the way by disproving the प्रतियोगिसाध्य e. g. नित्यत of शब्द in the illustration (see N. Pr. P. 5, l. 1). अन्ये तु &c.—The author of the Vrtti rejects the way in which older commentators or logicians dissolved the compound. To say "विरुद्धशासावव्यभिचारी च" involves a contradiction in terms (विरोधार), for, how can that which is विरुद्धः be अव्यभिचारी unless you hold that one and the same हेतु may have different aspects. This would be accepting the 'अनेकान्तवाद (the doctrine of many aspects) of the Jainas! ('अनेकान्तवाद एतिश्च II. 19, 20). The author of the Vrtti is here only repeating the view of older Buddhist commentators regarding the nature of the compound विरुद्धाव्यभिचारी; for, as a Jaina he could have no objection to अनेकान्तवाद.

पिञ्चका Read in the third line from the bottom of P. 59 यस्या-instead of यस्य P. 59 b इह प्रस्तुतप्रयोगे.....व्युत्पितिर्ह्मेया. The term and its application explained to 60 a अन्यत्राप्यस्य लक्षणम्.....विरुद्धाव्यभिचारी defined elsewhere: "एकत्र धर्मिण तुल्यलक्षणयोविरुद्धयोहेत्वो सनिपातो विरुद्धाव्यभिचारी."

पश्चिका ननु ति सर्वोऽपि हेतु:—Every हेतु proves its own conclusion, it does P. 60 a. not disprove that of its rival. Consequently, every हेतु would be विरुद्धान्यभिचारिन् ! This is a serious objection. Answer - He who wants to prove अनित्यत्व of शब्द should first clear the way by disproving नित्यत्व, and vice versa. (Read पद्मात् स्वभावसिद्धयेऽ- नुमानप्रयोग:)

, P 60 ab तत्र क्षणिकत्वे साध्ये—The Buddhist's criticism of नित्यत्व by means of a dilemma अनित्यवस्तुनिषेधकं च युक्तिमात्रं यथा...The portion giving a similar dilemma against अनित्यत्व is missing in the ms of the Panjika. As a Jaina, who is अनेकान्तवादिन, the writer had both the युक्तिs—against नित्यत्व and अनित्यत्व-at hand.

न्या. प्र. वृ. अनित्यः शब्दः &c.—The first argument is urged by the P. 26. Vais esika, without disposing of the second which is maintained ll. 22-25. by the Mîmāṃsaka,

- P. 27. ll. 1-4 उमयोः संश्यहेतुत्वाद &c. The two हेतुs pointing to two contradictory साध्यह create संशय.
  - न्या. प. वृ. कि समस्तयोः &c.—The point which here arises and which is dealt P. 27. with to some extent in the text of the N.Pr also is this. ll. 4-11. Do the two हेतुs together make this हेत्वामास, or each separately? In the former case, श्रावणत्व of this हेत्वामास has been already shown to be a case of असाधारण हेत्वामास (see supra). In the latter case, each is valid in itself, and there would seem to be no हेत्वामास.
    - ,, l. 7. अत्रोच्यते—We hold the first alternative, and repudiate the view that in that case it is nothing but असाधारण. The two असाधारण and विरुद्धान्यमिचारिन् thus differ from each other ─ " एककः असहायः असाधारणः, परस्परसापेक्षो (or °क्षो=सापेक्षवान्) विरुद्धान्यमिचारी (Vṛtti P. 27 l. 9.) i. e. असाधारण belongs to a single proposition; विरुद्धान्यमिचारिन् is contained in two propositions taken together.
    - पत्रिका

      भत्रोच्यते &c.--Panjikā explains:--This हेत्वासास like the अन्यतरासिद्ध

      P. 60. b (see above) arises with reference to the person involved in the debate. The Vādin has to establish his own thesis and criticise the antithesis. (In 1 10 from the bottom, read: समर्थन°) यचोक्तं प्रयमस्य दुष्टले &c.--The first proposition need not be definitely known as vitiated by the हेत्वाभास. The parallel cited is that of विप्रतिपत्ति (difference of opinion or doubt) arising from the knowledge of mere सामान्य without the विशेष. (In 1.7 from the bottom for व्यक्तिचारिणोऽपि.)

Dharmakirti omits विरुद्धाव्यामिनारिन् from his list I quote below the passage giving his reasons together with the commentary of Dharmottara thereon: विरुद्धाव्यामिनार्थेषि संशयहेतुरुक्तः ॥ ननु नानार्थेण विरुद्धाव्यामिनार्थेषि संशयहेतुरुक्तः ॥ ननु नानार्थेण विरुद्धाव्यामिनार्थेषि संशयहेतुरुक्तः ॥ वनु नानार्थेण विरुद्धाव्यामिनार्थेषि संशयहेतुरुक्तः ॥ वनु नानार्थेण विरुद्धाव्यामिनार्थे । विरुद्धाव्यामिनार्थे । वर्षाच्याव्यामिनार्थे । वर्षाच्याव्यामिनार्थे । वर्षाच्याव्यामिनार्थे । वर्षाच्याच्यामिनार्थे । वर्षाच्यामिनार्थे । वर्षाच्यामिनार्थ

रूपम् । क्षतो न संभवः । तस्मादसंभवाष्ट्रोकः । कस्मादसंभव इत्याह । न हि संभवोऽस्ति कार्यः स्वभावयोक्कलस्थणयोरनुपलम्भस्य च विस्द्रतायाः ॥ न हीति । यस्मात्र संभवोऽस्ति विस्द्रतायाः । कार्ये च स्वभावध तयोक्कलस्थणयोरक्कलस्थणयोरिति । कार्यस्य कारणाज्ञन्मलक्षणं तत्त्वम् । स्वभावस्य च साध्यव्याप्तत्वं तत्त्वम् । यत्कार्ये यश्च स्वभावः स क्यमात्मकारण व्यापकं च स्वभावं परित्यज्य भवेत् येन विस्द्रः स्यात् । अनुपलम्मस्य चोक्कल्यः णस्यति । हश्यानुपलम्भत्वमनुपलम्मलक्षणम् । तस्यापि वस्त्वभावाव्यभिचारित्वात्र विस्द्रत्व-संभव । स्यादेतत् । एतेभ्योऽन्यो भविष्यतीत्याह । न चान्योऽव्यभिचारी ॥ न चान्य एतेभ्योः ऽव्यभिचारी त्रिभ्यः । अत एव तेष्वेव हेत्रत्वम् । क्ष तिर्हे आचार्यदिङ्नागेनायं हेतुरकः इत्याह । तस्मादवस्तुदर्शनवलप्रवृत्तमागमाष्ठयमनुमानमा।श्रित्य तद्यविचारेषु विस्द्राव्यभिचारी साधन-दोष उक्तः ।

Note the two ways of dissolving the compounds 'विस्ताव्यभिनारी' given by Dharmottara, and recall the discussion in the Panjika noted above. Dharmakîrti's reason for rejecting विस्ताव्यभिनारिन् is that it does not fulfil the three conditions (त्रेड्प्य) of a देन and cannot therefore enter its claim to be considered as a हेनु—in other words, such a हेनु cannot be even so much as used in an अनुमान. A हेनु, again, is a स्वभावहेनु, a कार्यहेनु or an अनुपलम्महेनु; but a हेनु which is विस्त can be none of these. Thus, the हेलामास under consideration has not even the look of a हेनु (हेलामास).

But a साधनदोष called विरुद्धान्यभिवारी has been mentioned (by आवार्य दिह्नाग, says Dharmottara ) How is that ? Dharmakîrti's answer is that it has been mentioned as arising where the अनुमान has for its basis not facts (वस्तुवल), but the word of a master ( भागम ). And after mentioning how the शास्त्रकारs sometimes go wrong he adds that thereby arises a possibility of विरुद्धान्याभैचारिन् which, to repeat, has no place in a वस्तुबलप्रवृत्त अनुमान, but आगमाश्रय अनमान. Dharmakirti then gives an illustration (presumably that given by one whom Dharmottara has identified above with आचार्य दिङ्नाग) which runs as follows: 'अत्रोदाहरणम् । यत्सविदेशाविधतैः स्वसवन्धिभिर्युगपद्भिसंबध्यते तत्सर्वगतं यथाकाशम्। अभिसंबध्यते सर्वदेशावस्थितै स्वसंबन्धि-भियुँगपत्सामान्यमिति । तत्सवन्धिरवभावमात्रानुबन्धिनी तद्देशसंनिद्दितःवभावता । निह यो यत्र नास्ति स तद्देशमात्मना न्याप्नोतीति स्वभावहेतुत्रयोगः। versus द्वितीयोऽपि प्रयोगो यदुपल् िधलक्षणप्राप्तं सन्नोपलभ्यते न तत्तन्नास्ति । तद्यथा क्षाचिद्विद्यमानो घट । नोपलभ्यते चोपल-व्धिलक्षणप्राप्त सामान्यं व्यक्त्यन्तरालेष्चिति। with the result that अथमनुपलम्मप्रयोगः स्वभावश्च परस्परविरुद्धार्यसाधनादेकत्र संशयं जनयतः।

Incidentally this passage has a bearing on the problem of the authorship of the Nyāyapraves's which we may briefly indicate. First, if Dharmottara's word is to be accepted, and there is no reason why it should not be, we may well hold that the view which Dharmakîrti is controverting is Dinnaga's. since Dharmakirti is not disposed to include विद्वाव्यभिचारिन in his list, and only excuses its mention by Dinnaga in the particular context in which it occurs ( see below ), the illustration which he eventually gives may also be supposed to have been not originally his own but cited from some work of Dinnaga's Thirdly, it is certain that that work is not the Nyayapraves'a, whoever be the author of the latter. For the ıllustration given in the Nvāvapraves'a is different ( नित्यः शब्द श्रावणत्वात् versus अनित्यः शब्दः कृतकत्वात् ), moreover, the treatment of विस्त्राव्यभिचारिन in the work referred to seems to have been in the course of thoughts 'arising in connection with ' आगमाश्रय अनुमान ' ( आगमाश्रयमन्मानमाश्रित्य तदर्यविचारेष विरुद्धान्यभिचारी साधनदोष उक्त ), which is not the case with the passage on विरुद्धाव्याभेचारिन् occurring in the Nyāvapraves'a.

The illustration given by Dharmakirti has also a bearing on the relative dates of Pras'astapada and Dinnaga In regard to that illustration Dharmottara remarks: "इह सामान्यं कणादमहर्षिणा निष्कियं दश्यमेकं चोक्तम् । युगपच सर्वेः स्वैः स्वैः संवन्धिमि समवायेन सबद्धम् । तत्र पैद्धकेन कणाद्शिष्येण व्यक्तिपु व्यक्तिरहितेषु च देशेषु सामान्यं स्थितं साध्यितु प्रमाणिवदमुपन्यस्तम् ।" Then, lower down he introduces the latter half of the illustration with the words "पैटरप्रयोगं दर्शयत्राह." The illustration runs as follows: द्वितीयोऽपि प्रयोगो यदुपलाध्यलक्षणप्राप्त सन्नोपलभ्यते न तत्तनास्ति । तदाया क्वचिट् विद्यमानो घट । नोपरुभ्यते चोपरुञ्चिरुक्षणप्राप्त सामान्यं व्यक्तयन्तरारोधिति recall the words of Pras'astapada in the paragraph on सामान्य where he says " यद्यप्यपरिच्छित्रदेशानि मामान्यानि भवन्ति तयाष्ट्रपलक्षणनियसाव कारणसामग्रीनियमाच स्वविपयसवैगतानि । अन्तराले च सयोगसमवायवस्यभावादः यपदे This parallel can lead to but one of these two conclusions, viz, either Dinnaga from whom Dharmakirti is quoting the illustration took it from Pras'astapada or from some earlier writer of the Vais'esika school from whom Pras'astapada also borrowed his account of सामान्य, or, if Pras'astapada is प्रयानान्तरीयक may refer to शब्द or शब्दविषयज्ञान, and since in the present case we may take it as referring to the latter प्रयानान्तरी- यकत्वात्= प्रयानान्तरीयकज्ञानजनकत्वात्. This interpretation is supported, says the author of the Panjikā, by precedents ( प्रन्यान्तरेऽपीत्यमेव व्याएयानाच ) i.e. as a कार्यहेतु—Panjikā ).

पञ्जिका तहुक्तम् etc कृतकत्व is a good हेतु to prove अनित्यत्व. P. 61 a.

न्या प्र. वृ. आह—An objection is raised: According to the Mimāmsaka, P. 27 l. 23. who holds that शब्द is नित्य, not कृतकत्व but अभिव्यक्ति belongs to पञ्चिका शब्द, and thus the हेत्र fails to fulfil the condition of पक्षयमेता, P. 61 a. which means that it is an असिद and not a विरुद्ध हेत्वाभास.

अत्रोच्यते—Answer: It is not a rule that the विरुद्ध must be a पक्षचमें, and that when the हेतु is not so it must be असिद्ध (Read तदभावेऽसिद्धत्वम् p. 61, 1.11). For, such a restriction is not accepted by Acārya. Take, for example, the case in hand. (अन्ययाध्या- चार्यप्रवृत्ते.। अधिकृतप्रयोगज्ञापकात् ).

- न्या. प्र. वृ. न चायमसिद्धात्र भिराते etc. Question: Under the circumstances mentioned P. 27 1. 25. above, is not विरुद्ध a case of असिद्ध हेत्वामास? Answer: No; विरुद्ध to P. 28 1.3 definitely proves the opposite (विपर्ययसायकत्वेन सिद्धे:—Read सिद्धे: instead of असिद्धे: as printed in l. 1 of p. 28.), and consequently it is not असिद्ध. The हेत्रु is here put forward as विपर्ययसायक. If the kind of असिद्ध which is to be found in विरुद्ध is enough to make the latter असिद्ध हेत्वामास, अनैकान्तिक too would be असिद्ध, because in the illustration of the अनैकान्तिक साधारण one can easily show that प्रमेयत्व is असिद्ध as a हेत्रु of नित्यत्व. In fact, this is taking असिद्ध in the widest sense of हेत्वामास.
  - न्या प्र. वृ. क पुनरेनमाह etc.—Second kind of निरुद्ध—" पराधीश्वक्षराद्यः सघातत्वात् P. 28. 1. 5. शयनासनाद्यङ्गवत् "— is an argument of the Sāmkhya to prove the existence of आत्मन्. But the हेतु—संघातत्वात्—would not stop there. It would also prove that the ulterior something—आत्मन्— was a संघात i e an organised being, which is contrary to the Sāmkhya doctrine about the nature of आत्मन्. (धमैनिशेपनिपरीत्वसाधन). Cf. संघातपरार्थत्वात् त्रिगुणादिनिपरीयादिष्णानात् । पुरुषोऽस्ति भोक्तभावात् केवल्यार्थे प्रवृत्तिश्च । Sāmkhyā Kārikā

्रि. अव्यक्तमहदहद्वारादयः परार्थाः, संघाततात, शयनासनाभ्यङ्वादिवत्। सुखदु.खामोहात्मकत्तयां अव्यक्तादयः सर्वे संघाताः [ =संहननवन्तः। संहननं चात्रानेकैविशेषे संवर्त्नं संप्रित्रणम् संहतपरार्थरवात् पुरुषस्य इति सूत्रे (सा. सृ. १-६६) विज्ञानिमक्षस्तु सहननमारम्भकसंयोगः स चावयवायव्यमेदात् प्रकृतितत्कार्थसाधारणः इत्याह्]॥ स्यादेतत्-शयनासनादयः संघाताः संहतगरीरार्था दृष्टा, न त्वात्मानमव्यक्ताद्यातिरिक्तं प्रति परार्धा, तस्मात् संघातान्तरमेव परं गमयेयुर्ने त्वसंहतमात्मानम्। इत्यत आह् त्रिगुणादिविपर्ययात्। अयमिष्ट्रायः। सघातान्तरार्थत्वे हि तस्यापि सघातत्वात् तेनापि संघातान्तरार्थत्वेन मवितव्यम्, एवं तेन तेनत्यनवस्या स्यात्। न च व्यवस्थायां सत्यामनवस्था युक्ता कल्पनागीरवप्रसङ्गात्। न च प्रमाणवत्त्वेन कल्पनागीरवप्रपि मृष्यत इति युक्तम्। संहतत्वस्य पारार्थ्यमात्रेणान्वयात्। दृष्टान्तदृष्टसर्वघर्मानुरोघेन त्वनुमानमिच्छतः सर्वानुमानोच्छेदप्रसङ्ग । इत्युपपादितं न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायामसमामि —Sāmkhya T. Kaumudi. Cf. तदसंत्ययासनाभिश्वत्रमपि परार्थे संहत्यकारित्वात् Yoga-Sutra IV. 24. परार्था बुद्धिः संहत्यकारित्वात्—II. 20 Yoga.-Bhāsya.

तदोभयविशेषस्य वाधोऽयं साध्यते यदा । पारार्थ्य चक्षुरादिनां संघाताच्छयनादिवत् । शयने सघपारार्थ्ये भौतिकव्यासहेतुके । आत्मानं प्रति पारार्थ्यमसिद्धमिति वाधनम् । असंहतपरार्थते दृष्टे संहतताऽपि च । अनहङ्कारिकत्वं च चक्षुरादेः प्रसज्यते । " Kumārıla's S'l Vārt Anu vv 104 b 107a explained in the gloss as follows: "उभय-विशेषवाधमुदाहरित । तदिति । सांख्यानां प्रकृत्यतिरिक्तं प्रमांसं साधयतामयं प्रयोगः । सिद्धे पारार्थ्ये योऽसी परः स पुमान् इत्यभिप्रायः । संघातात् सत्त्वरज्ञत्तमआत्मकत्वादित्यर्थः । अत्र विशेषविरोधं दर्शयति शयने इति । शयनादिष्ठ संघातात्मकश्वरीरपारार्थ्येन भौतिकत्वेन च व्याप्तः संहतहेतुईष्टः इति स चक्षुरादीनामपि संहतपारार्थ्यसाधनादिष्टमसहत्वस्यं प्राकृते सत्त्वरज्ञस्तमोभिरसंपुक्तं चिन्मात्रख्यमात्मानं प्रति पारार्थ्ये धर्मविशेषं धर्मिणामपि चक्षुरादीनां धर्मविशेषमाहङ्का-रिकतं वाधेति । एतदेव विवृणोति असंहतेति । संहतस्यवत्तन्तरपारार्थ्यसाधनात् प्रकृत्यति-रिक्तात्मपारार्थ्यमभिमतं न सिघ्येत् । अतो न सिषाधयिषितात्मसिद्धिरिति—Pārtha-sārathi. For a defence of the doctrine of सामन् and of one of the arguments on which it is founded—परार्थायक्षुरादयः संघातत्वात् शयनासनादिवत्—æe the Introductory portion of the Nyāyavārtika on N S III. (Ben. edn p. p. 344-46), and the N. V. Tātparyatîkā.

- न्या. प्र. वृ. अन्यया विद्धसाध्यतापत्त्या &c.—Read प्रयोगवैपालयप्रसङ्गः The purpose of P. 28, l. 8. the अनुमान is to prove the existence of सात्मन् as a principle beyond संघात. If the argument can only prove a सहत आत्मन्, the अनुमान fails in its purpose.
  - ,, l. 9. तत्र द्वयोर्बहूनां वा &c.--Definition of संघात.
  - ., 1. 14. संहतत्वमि =सावयवत्वमि -- What is organised is composite. In पाराभ्ये, परस्य=आत्मन:. संहतस्य in connection with आत्मन्=करचरणोर्भोवाविमतः

positively later than Dinnaga, the latter had before him some earlier work of the same school.

Another thing worthy of note is that the illustration of an additional variety of 'संदिग्धासिद्ध' discussed by Pras'astapadawhich corresponds to the 'विरुद्धान्याभेचारिन्' of Dinnaga, but is not so named by him, as Dr. Randle supposes, but by his commentator Śridhara, and which Pras'astapada introduces as the view of केचित is different both from that which occurs in the Nyayapraves'a and that which Dharmakirti cites, presumably from some work of Dinnaga's other than Nyayapraves'a, as we have seen above. It runs as follows: - यथा म्रतीलाम्रतीलं प्रति मनसः क्रियावत्त्वास्पर्शत्वयोरिति "=मूर्ते मन कियावत्त्वाच्छरादिवत ; अमूर्ते मनः अस्पर्शवत्त्वा-दाकाशवदिति (S'ridhara's Nyāyakandalı p 241.) In discussing the claim of this to be regarded as an additional variety of चंदिग्वासिद Prasāstapāda points out the possibility of construing it as a case of असाघारण, what the author calls 'अनध्यवसित' ( नन्वयमसाघारण एवाचाक्षपत्वप्रत्यक्षत्ववत् । संहतयोरन्यतरपक्षासंभवात् । ततश्वानघ्यविषत इति वश्याम ..... .....यश्चानुमेये विद्यमानस्तत्समानासमानजातीययोरसमेव सोऽन्यतरासिद्धोऽनध्यवसायहेतुत्वाद-नध्यवसित.--Pras'astapada p. 239.); or as a case of 'आगमनाधित विरुद्ध' ( " अन्यतरस्यानुमेयोद्देशस्यांगमवाधितत्वादयं तु विरुद्ध एवः "-Pras'atapāda. )-Prasastapada's illustration is evidently taken from an earlier Vais'esika work, and not from any work of Dinnaga's; nor has Dinnaga, from whose work Dharmakirti has probably borrowed his illustration, taken it from Prasāstapāda. Both seem to have different Vais'esika originals before them. [Dharmottara's mention of पेछक and पेठर supplies two of the missing links after Kanāda and they are known in later books of the Vais'esika system as formulators of the theories of पीछपाक and पिठरपाक regarding the action of heat on bodies and their particles. ]

To my mind विरुद्धान्यभिचारिन् as a special type of हेत्नामास does not seem to have originated with Dinnāgā, as is clear not only from the considerations set forth above but from the further fact that it does not harmonise with the terminology of the other varieties of स्तेकान्तिक mentioned by him, nor does it appear to be peculiar either to the Brāhmana or to the Buddhist school of Indian logic. There are Buddhists who reject it, for example,

Dharmakîrti; and there are Brāhmanas who accept it, for example, Kumārila and the 'केंचित' of Pras'astapāda. That the केंचित of Pras'astapāda are not Buddhists is plain not only from the mild tone in which they are criticised, but also from the remark that the illustration of the proposed हेत्वामास can well be brought under the head of आगमविरुद्ध (='अभ्युपगतिवरुद्ध') which is a variety of प्रतिज्ञाविरुद्ध. Had the 'केंचित' been Buddhists Prasāstapāda would not have called the proposition आगमविरुद्ध, which is another word for अभ्युपगतिवरुद्ध.

Kumārila admits विख्वान्यभिचारिन् but notes also the differences of opinion which have prevailed on this point Cf "यत्राप्रत्यक्षता वायोररूपत्वेन साध्यते । स्पर्शात् प्रत्यक्षता वाडमे विख्वान्यभिचारिता ॥ केचिज्ञात्यन्तरं चैनां वर्णयन्त्व्यपरे पुन । साधारणत्वमंशेन समस्तं वाप्यनन्वयम् । S'I. Vārtika Anu. Par vv 91a-92b. and the following gloss thereon '—' विख्वान्यभिचारित्वमुदाहरित । यत्रेति । द्रव्यत्वे सत्यरूपत्वादिति, महेन्व सित स्पर्शवन्त्वादिति च । तामिमा विख्वान्यभिचारितां केचित् साधारणाऽसाधारणाभ्यां जात्यन्तर वर्णः यन्ति । अपरे तु इन्यमप्यंशेन सपक्षविपक्षयोर्वर्तमान साधारणेऽन्तर्भावयन्ति । द्रयस्यापि मिलितस्यात्र कचिद्य्यभावादसाधारणत्वमित्यन्य । तदाह केचिदिति । स्वयं तु जात्यन्तरमेवात्रा-भिमतं ' त्रयः संशयहेतव. ' इत्युक्तत्वात्—Pārthasārathi.

न्या. प. वृ. विरुद्धश्रत प्रकार — Here begins the section on विरुद्ध — with its four P. 27. ll 13. varieties.

P 27. 1. 16 उदाहरणाधिकार एव वस्याम:—The method generally adopted in the text is first to name the divisions and afterwards to illustrate them.

धर्मे. पर्याय इत्यनयीन्तरम्--पर्याय is the Jaina word for धर्मे.

न्या. प्र Better read हेति। अयं हेतु. for the sake of symmetry with what P. 5. 1. 7. follows.

न्या. प्र. वृ. Read धर्मस्वरूपं नित्यत्वम् , and हेतुर्विपरीत° P. 27.

11. 21, 22.

पित्रका कृतकत्वादिति स्वभावहेतुः प्रयत्नानन्तरीयकत्वादिति कार्यहेतु ।—For the distinction P. 60 b between स्वभावहेतु and कार्यहेतु see N Bindu II 16-18, Bib Buddh Ed. P. 61 a Of the two हेतुs here mentioned प्रयत्नानन्तरीयक is really both स्वभावहेतु and कार्यहेतु, but कृतकत्वाद which is a स्वभावहेतु (or rather the विरुद्ध must be हेत्वाभास) of नित्यत्व being already mentioned, प्रयत्नानन्तरीयकत्वाद may well be taken here as a कार्यहेतु.

P. 28. 1. 20. तथापलञ्घोरिति—This seems to be in the Vṛṭṭikāra's text of the N. Pr. after उभयत्राज्यभिचारात्.

न्या. प्र. वृ. आह etc विरुद्ध is defined as that which exists in विषक्ष only. How P. 28, does that general definition apply to the present case? Il. 20-22. Thus: the विषक्ष of असंहत पर (आत्मन् to be proved) is संहत, and संघातत्व certainly belongs to the latter. (विषक्ष एव भावात् असंहतपरविष- क्षो हि सहत:=असंहतपर-विषक्षो &c.)

पिसका परार्थी etc — Explanation of पारार्थ्य. आत्मार्थता न वचनेनोक्ता (Panjikā), P. 61 b. but it is evidently the subject of proof in the अधिकरण where P. 62 a. it is put forward. But the परार्थत and not आत्मार्थत्व is proved because ' शयनासनादिषु हि पुरुषभोगाऽङ्गेष्वात्मार्थत्वेनान्वयो न प्रसिद्धः' The point of the हेत्वाभास consists in this: 'संहतपरं प्रत्येवीपकारजनकत्वेन तेपां शयनासनादीना दर्शनात् ' (Panjikā). In Panjikā p. 62 l. 3—supply सहत before रूपाः.

न्यायविन्दी तु &c.—This is no doubt a better interpretation of अङ्ग.

कयंभूतं संहतत्वम् ? &c.—The definition applied: " साध्यधमेविशेषविपरीतम्= साध्यधमेश्वासी धमेश्व पाराःशेलक्षणस्तस्य विशेषोऽसंहतत्वं तस्य विपरीतं सहतत्वम् " ( Panjıkā ).

सूत्रपदिमद्म-सूत्र=the text of the N. Praves'a.

न्या. प्र. वृ. Next, we come to धर्मिस्वरूपविषरीत. यथा न द्रव्यं etc.:—This is an P.28 l 23. argument of the Vais'esikas. to P. 31 l.2.

P. 21. 28. तस्य सिद्धान्तो &c.—The principles of the Vais'esika system here to P 291. 8 summarised may be read in any manual of the system such as तकेसंग्रह, मुकावली &c.

पश्चिमा तत्र (Vrtti p. 29 l 8) हेतु पदार्थेषु मध्ये &c—The Panjikā here P. 62 b gives a more detailed summary than that contained in the to P. 67 a Vrtti It is virtually a reproduction of passages from the Prasastapāda's Bhāsya of the Vais'esika System

न्या. प्र. वृ. न द्रव्यं भाव &c.—This is to show how सत्ता (the महासामान्य) is a P. 29, l. 9. पदार्थ outside the groups of द्रव्य, गुण and कमे. cf. "द्रव्यगुणकर्मभ्योऽपीन्तरं to p. 30, l. 6. सत्ता" Vais Sûtra. I. ii. 8.

- (1) "न द्रव्यं भावः"। सत्ता (called 'भाव' in the text) is not a द्रव्य, because it is wanting in the characteristic mark of a द्रव्य which is that it should be made of many दव्यं ( अनेकद्रव्यंत ), or of no द्रव्य (अइव्यल ), but never of a single constituent इव्य (एक्टब्य ). Like द्रव्यत्व, सत्ता resides in each द्रव्य, and nothing which resides in a single द्रव्य can be a द्रव्य itself. But सत्ता does reside in each single द्रव्य. Therefore, it cannot be a द्रव्य. According to the Vais'esika a इब्य is without a constituent इब्य, or has many constituent इव्यं but never a single (unitary) constituent इव्यः for example, आकाश, काल, दिश, आत्मन् and परमाणुड are द्रव्यक devoid of constituent इन्यड, while bodies such as इयणुक (duads), त्र्यपुक (triads), etc., are possessed of many constituent द्रव्यकviz. the parts of which they are composed. But the सत्ता fulfils neither of the two conditions it is एकद्रव्यवती, that is, it exists in a single इब्य-e. q गोल in a single cow-no less than in many cows; and it is, therefore, not a इध्य.
  - (2) "न गुणो भावः"। सत्ता ('भाव') is not a गुण. For, it resides in a गुण. A गुण can never reside in a गुण, गुणs being themselves निर्गुण
  - (3) "न कमें भाव "। सत्ता ('भाव') is not a कमें. For, it resides in a कमें. A कमें cannot reside in a कमें, कमेंन्ड being themselves निष्क्रमें.

सामान्यविशेष. This fluid conception of सामान्य-विशेष which was held by the old Vaisesikas is endorsed among later writers by Kesavamıs'ra in his Tarkabhāṣā.

"सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षम्"— Vais'. Sutra I. ii. 3. "सामान्यं द्विविधं परमप्रं च। तत्र परं सत्ता । अपरं सत्ताव्यायं द्वव्यत्वादि । तत्र सामान्यस्य तद्विशेषस्य च लक्षणं बुद्धिते । अनुवृत्तबुद्धि सामान्यस्य व्यावृत्तबुद्धिर्विशेषस्य...परमिप सामान्यमपरमिप तथा । परं तु सामान्यं विशेषसंद्वामिप लभते यथा द्रव्यमिदं द्रव्यमिदमित्यनुवृत्तप्रत्यये सत्येव नायं गुणो नेदं कर्मेति विशेषप्रत्ययः । तथा च द्रव्यत्वादीनां सामान्यानामेव विशेषत्वम् ।"— Upaskāra on V. S. I. ii. 3. "भावानुष्टृत्तरेव हेतुत्वात् सामान्यमेव । " V. S. I. ii. 4. "द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाव्य"— V. S. I. ii. 5. "अन्त्यत्रान्त्यभ्यो विशेषभ्यः" V. S. I. ii. 6. "अन्त्या विशेषा नित्यद्वव्यवृत्तयोऽभि. हितास्तान् वर्जयस्वा सामान्यविशेषामिघानमित्यर्थः।" Upaskāra, ibid. "सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मस्य सा सत्ता ।" V. S. I. ii. 7. "द्रव्यगुणकर्मस्योऽर्घान्तरं सत्ता" V. S. I ii. 8. " न तु द्रव्यगुणकर्मस्यः प्रथम्मावेन सत्ता नानुभूयतेऽतो द्रव्याग्रन्यतममेव सत्ता ।

यतो हि यदित्रं भवित तत्ततो भेदेनानुभ्यते यथा घट पटात्। न च सत्ता तेभ्यो भेदेनानुभ्यते इति नदात्मिकैनेत्यत आह द्रव्येति। द्रव्याद्योऽनन्गता । मत्ता चानुगता। तथा च अनुगतत्वानुगतत्वलक्षणिवस्द्रघर्माव्यासेन तेभ्यो भेदस्य सिद्धत्वात्। यत्त तेभ्योऽन्यत्र नोपलभ्यते तद्युतसिद्धवलात्। घटपटयोस्तु युतसिद्धि। न च व्यक्तिस्वरूपमेव नत्ता। व्यक्तीनामननुगमात्। स्वरूपत्वं यद्यनुगतं तदा सेव सत्ता। अननुगतैरिप स्वरूपर्नुगतत्व्यत्हारश्चेनदा गोत्वादिमिरिप गतम्॥ "Upaskāra, ibid "गुणकर्ममु च भावात्र कर्म न गुण. " V S I 11 9. " न हि कर्म कर्ममु वर्तते न वा गुणो गुणेषु न वा द्रव्यं गुणे कर्मणि वा। सत्ता तु गुणे कर्मणि च वर्तते तेन द्रव्यगुणक्रमेवैधम्योत्तेभ्यो भित्रव सत्ता॥ "Upaskāra, ibid. "मामान्यविशेषाभावेन च॥ "V S I 11 10. "यदि सत्ता द्रव्यं गुण कर्म स्थात तदा सामान्यविशेषवती स्थात्। न च सत्तायां सामान्यविशेषा द्रव्यत्वाद्य उपलभ्यन्ते। न हि भवित सत्ता द्रव्यं गुण. कर्म वेति केषांचिदनुभव। "Upaskāra, ibid.

" सामान्यं द्विविधं परमपरं च अनुवृत्तिप्रत्ययकारणम् । तत्र परं सत्ता महाविपयत्वात् । सा चानुवृत्तेरेव हेतुत्वात सामान्यमेव । द्रव्यत्वाद्यपरमल्पविपयत्वात् तच व्यावृत्तेरिप हेतुत्वात् सामान्यं सद्विशेषाष्ट्यामिप लभते । " P. Bhāsya.

"सामान्यं द्विविधं परमपरं च । स्वविषयस्वगतमभिन्नात्मकमनेकवृत्ति एकद्विबहुष्वात्मस्वरूपानुगमश्रस्ययकारि म्वरूपाभेदेनाधारेषु प्रवन्धेन वर्तमानमनुवृत्तिप्रत्ययकारणम् ।.....। तत्र सत्तासामान्धं
परमनुवृत्तिप्रत्ययकारणमेव । यथा परस्परिविशिष्टेषु चर्मवस्रकम्बलादिष्वेकस्मान्नीलद्वव्याभिसवन्धात्
नील नीलमिति प्रत्ययानुवृत्तिं तथा परस्परिविशिष्टेषु द्वव्यगुणकर्मस्वविशिष्टा सत्सदिति प्रत्ययानुवृत्ति
सा चार्थान्तराद्भवितुर्महर्ताति यत्तदर्थान्तरं सा सत्तेति सिद्धा । सत्तानुसंवन्धात् सत्सदिति प्रत्ययानुवृत्तिः । तस्मात् सा सामान्यमेव । अपरं द्रव्यस्वगुणस्वकर्मत्वादि अनुवृत्तिव्याग्रत्तिहेतुत्वात्
सामान्य विशेषध्य भवति ।.... । एतानि तु द्रव्यत्वादीनि प्रभूतविषयत्वात् प्राधान्येन सामान्यानि
स्वाश्रयविशेषकत्वाद्भक्त्या विशेषाख्यानीति ॥ " P. Bhāsya.

"तत्र तयोर्मच्ये परं सत्ता भावो महासामान्यमिति चोच्यते। द्रव्यत्वायवान्तरसामान्यापेक्षया महाविषयत्वात्। अपरसामान्यं द्रव्यत्वादि। एतच सामान्यविशेष इत्यपि व्यपदिस्यते। तथाहि। द्रव्यत्वं नवसु द्रव्येषु वर्तमानत्वात् सामान्यम्, गुणकमंव्याष्ट्रसत्वाद्विशेष, ततः कर्मधारये सामान्यविशेष इति। एवं द्रव्यत्वायपेक्षया पृथिवीत्वादिकमपरं, तदपेक्षया घटत्वादिकम्। एवं चतुर्विशतो गुणेषु वृत्तेर्गुणत्वं सामान्यं द्रव्यक्षमभ्यो व्यावृत्तेश्च विशेष । एवं गुणावापेक्षया रूपत्वादिकं तदपेक्षया नीलत्वादिकम्। एवं पञ्चसु कर्मसु वर्तमानत्वात्कर्मत्वं सामान्यं, द्रव्यगुणेभ्यो व्यावृत्तत्वाद्विशेषः। एवं कर्मत्वापेक्षयोत्क्षपणत्वादिकं श्चेयम् ॥ तत्र सत्ता द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं कया. युक्तघेति चेत्, उच्यते। न द्रव्यं सत्ता द्रव्यादन्येत्यर्थः एमद्रव्यत्वात् एकेकस्मिन् द्रव्ये वर्तमानत्वादित्यर्थे द्रव्यत्ववत्। यथा द्रव्यतं नवसु द्रव्येषु प्रत्येकं वर्तमानं द्रव्यं न भवति किंतु सामान्यं विशेषलक्षण द्रव्यत्वते। एवं सत्तापि। वेशेषिकाणां हि अद्रव्यं वा द्रव्यं अनेक्द्रव्यं वा द्रव्यम्। तत्राद्रव्यं द्रव्यमाकाशं कालो दिग् आत्मानः परमाणवः। अनेक्द्रव्यं तु द्रव्यमुकाति न भवति। एक्द्रव्यवती मत्तिति द्रव्यलक्षणविलक्षणत्वात्र द्रव्यम्। एवं न गुणः सत्ता, गुणेष्वभावात् गुणत्वनत्। यदि हि

सत्ता गुण स्यात् न तर्हि गुणेषु वर्तेत । निर्गुणत्वाहणानाम् । वर्तते च गुणेषु सत्ता । सन् गुणे इति प्रतीते । तथा न सत्ता कर्म, कर्मसु भावात् कर्मत्ववत् । यदि च सत्ता कर्म स्यात् न तर्हि कर्मसु वर्तेत । निष्कर्मत्वात् कर्मणाम् । वर्तते च कर्मसु भावः । सत्वर्मिति प्रतीतेः । तस्मात् पदार्थोन्तर् सत्ता ॥" Manibhadra's Com on Sad-Dars'-Sam. pp. 61-62.

" तच द्रव्यत्वादिक स्वाथयेषु द्रव्यादिष्वनुवृत्तिप्रत्ययहेतुत्वात् सामान्यमप्युच्यते । स्वाथयस्य च विज्ञातीयेभ्यो गुणादिभ्यो व्यावृत्तिप्रत्ययहेतुत्या विशेषाऽप्युच्यते । ततोऽपरं सामान्यमुभयस्पत्वात् सामान्यविशेषसञ्जा रुभ्यते अपेक्षाभेदादेकस्यापि सामान्यविशेषभावो न विरुध्यते ॥ "— Gunaratna's Com. on Sad-Dars'-Sam. p 276.

"परे पुन प्राहु. । सामान्यं त्रिविधं महासामान्यं सत्तासामान्यं सामान्यविशेषसामान्यं च । तत्र महामामान्यं पट्स्विप पदार्थेषु पदार्थत्ववुद्धिकारि । सत्तासामान्यं त्रिपदार्थसिद्धवुद्धिविधायि । सामान्यविशेषसामान्यं तु द्रव्यत्वादि ॥ अन्ये त्वावक्षते । त्रिपदार्थमत्कारि सत्ता । मामान्यं द्रव्यत्वादि । सामान्यविशेषः प्रथिवीत्वादिति । लक्षणभेदादेतेषा सत्तादीना द्रव्यगुणकर्मभ्य पदार्थोन्तरत्वं सिद्धम् ।" ibid. p. 277.

सामान्य—Generality—the principle of the co-ordination of individuals under one head One would suppose that the highest point to which the generalization could be carried was पदार्थेल embracing all the पदार्थेंड in one group. But this is not the Vais'. view. Certain categories he sets aside as incapable of possessing सामान्य in the real sense of the term—which, according to him, belongs to only three categories, viz., इन्य, ग्रुण and कमे.

The Vais'-Naiyāyikas, therefore, distinguish जीति from उपाधि. (For this and सवण्ड and अखण्ड उपाधित see Muktāvali and Nîlakanțhi )

The highest सामान्य he calls मत्ता, also भाव (cf. Vais'. Sūtra I. in 4, भावोऽनुग्रतेखे हेनुत्वात् सामान्यमेव) which, be it noted, does not mean Existence simply, but Existence carried to the highest possible point of generalization, which stops at the collective group of इन्य, गुण and कम, and cannot go beyond it This सत्ता is otherwise called 'महासामान्य,' (except when it is used in the wider sense of the commonalty of all the seven पदार्थेड) because it is the highest सामान्य to which real generalization can be carried. इन्यत्व, गुणत्व etc., are lower than this, but are higher than प्रश्वीत्व, रूपत्व etc., and are called अपरसामान्यड An अपरसामान्य is not only a सामान्य, but also a विशेष—inasmuch as

it co-ordinates its individuals in a group and differentiates them from those of other groups, and is, therefore, called सामान्यविशेष.

न्या. प. वृ. इत्येनं वैशेषिकेणोक्ते वौद्ध आह—Just as you argue "न द्रव्यं भाव एकद्रव्यवत्त्वात्" P. 30, l. 6 one can also argue:—"भावो भाव एव न भवति एकद्रव्यत्वात् द्रव्यत्ववत्" "l. 10 It may be noted that the दृष्टान्त here (द्रव्यत्व) is not included in the पक्ष; for, द्रव्यत्व is a सामान्यविशेष (न च द्रव्यत्वं भावः सामान्यविशेषत्वात्) i. e अपरसामान्य

एवं न गुण...न कमे...mutatis mutandis.

,,

न्या. प्र वृ. सामान्यविरुद्धलक्षण—The general definition of विरुद्ध is विपक्षवृत्तित्वम् In P. 30, 1. 16 the पिंजका (P. 68 a), for समानेत्यादि read सामान्येत्यादि भावविपक्षत्विर्ध्धः पिंजका भावस्य (=वैशेषिकेण प्रतिष्ठितस्य द्रव्यादिभ्यः पृथ्यम्त्रस्य पदार्थस्य) विपक्ष द्रव्याविदेषं P. 68 a सामान्यविशेषः। तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् (Pañjikā) द्रव्यत्व which is a सामान्यविशेष के भावविपक्ष, that is, अ-भाव. As the Pañjikā sums up: "मावविपक्षो स्मावः सामान्यविशेषक्षपस्तत्रेव वृत्तिदर्शनादुपपचत एव विरुद्धलक्षणता।"

न्या. प्र. वृ. साह-अयमसिद्धात्र भियते &c It is urged that the Buddhist does not P. 30, ll. 17 believe in भाव and therefore this is a case of आश्रयासिद्ध—a variety—19. of असिद्ध and not विरुद्ध.

पित्रका The Buddhist position is: द्रव्यादीन्येव विविक्तपरमाणुक्षणक्षयिलक्षणानि स्वलक्षणानि P. 68 b. भावो न तदितिरिक्त कश्चन भावोऽस्ति (Papjikā.)

क्यं पुनः &c —The Buddhist criticism of भाव in the form of a dilemma: तथाहि मानः &c. Is भान existing (सत्) or not existing (असत्)? If the latter, it is like बन्ध्यापुत्र and cannot impart existence to any other thing such as द्रव्य, गुण, कर्म If the former, here is another dilemma for you to answer. Is its own existence innate or derived? If it be innate, the existence of other things such as इंड्य etc. may as well be supposed to be innate, and there is no necessity for assuming a distinct reality called भान which imparts existence to all things. If it be derived from some thing other than itself, the position will be one of regressus ad infinitum. Moreover, there is no अमाण to prove its existence. Unless it is perceived as external it cannot be supposed to be an external reality (वहिन्नोसावमासञ्च बहिरर्थव्यवस्थाकारी नान्तराभाष: ). If it is internal like युख &c. it reduces itself to mere वुद्धि(एवं च वुद्धिरेव केवलं घटपटादिषु प्रतिमासमानेषु सत्सदिति तुल्यतनुराभाति,न तु व्यक्तिम्यति-रिकं भावमुद्योतयित ). There is, therefore, no such independent reality

like universal being (सत्ता-सामान्य) distinct from the particulars. Question: यदि तीर्ह न बाह्या जाति अस्तिव्यद्धिरिप कथमेकरूपा प्रतिभाति निह बहिनिमित्त-मन्तरेण एकाकारा सा उत्पत्तिमती युक्ता। There must be something objective to account for the subjective feeling. Answer We do not denv that there must be something objective to account for the subjective feeling. What we say is that that something is not जाति but व्यक्ति, not the universal but the particular. Question. How is it that only certain particulars give rise to the notion पञ्जिका of a certain जाति, and not all? Answer: That difference p. 69a lies in the nature of things Certain drugs cure a certain not anything and everything In same way certain particulars (व्यक्तिs) give rise to a certain notion of generality (ब्रह्मिशेव तुल्याकारप्रतिभासा सत्सीदीत गन्दक्ष दस्यते इति बुद्धिरेव भियते ).

- न्या. प्र वृ. अत्रोच्यते । सर्यमतत् । The Siddhantin admits the force of the P. 30. criticism and explains that his example भाव etc. is intended to ll 19-21. illustrate विरुद्ध which is defined as 'विपक्षमात्रव्यापी' of भाव although the real existence is a dogma of the non-Buddhist, and not his own. One and the same example can illustrate several दोपड whose varieties it is intended to show. Therefore, it dose not matter if the given illustration of विरुद्ध is also one of आश्रयासिङ This is explained in the Panjikā.
  - P. 69 ab एवं मन्यतेऽस्मान् प्रत्याश्रयासिद्ध एवायम्—According to us, Buddhists it is no doubt a case of आश्रयासिद्ध. But it is given here as an illustration of विरुद्ध from the standpoint of other schools. Moreover, it is to be noted that from different standpoints one and the same example can illustrate different हेत्वामासs.
- न्या. प्र. वृ. आह-एव विरद्धभावः सर्वत्र &c.—Read एवं विरद्धभाव for एवमविरद्धभावः It P. 30, 1. 22 is clearly explained in the Panjikā:—-द्रव्यत्वादिदृष्टान्ततो यदि पित्रका विरुद्धभमेयोजना भवद्भिरत कियते.. अयमत्र भावार्थ । सर्वस्यापि हेतोर्विशेषिवरद्धभमेयोजनायाः P. 69b दृष्टान्तवशेन कियमाणायां विरुद्धत्वमेव स्थात् etc. तथाहि—अनित्यः कृतकत्वात् घटवदिति योऽयं भवता सिद्धाभ्युपगमः [ for शुद्धाभ्युपगमः we may read सिद्धाभ्युपगम ] तत्राऽयम. स्माभिविरदो हेतुर्वक्तं शक्यते—-यथाऽयमनित्यत्वं साध्यति तथा तद्विपरीतं पाक्यत्वादिकमिष् न्या. प्र. वृ. साध्यति । तथाहि—एवमिष वक्तं शक्यते यथा कृतकत्वाद् घटवदिनत्यः [ शब्दः ]
  - P. 30 तथा कृतकत्वात् घटवत् पाक्योऽपीति। न चेदिमिष्यते. इति प्रेथीर्थः—If on the ll. 22-25 strength of the example घटवत् you urge that शब्द will

have to be regarded as पाक्य (baked, manufactured by heat ), which is absurd (विरुद्ध ), we shall meet that absurdity by taking पट as our example and thereby deduce अपाक्यत्व, पट being not a baked article like uz And so long as the absurdity ( विरोध ) is not so removed, we are prepared to regard the case as one of विरुद्धता । विरोधिनो-[ in the Paniika for विरोधेन read as in the Vrtti ] ऽिषक्रतहत्विन्तितदृष्टान्तवरेनैव निरुत्ते । तथाहि-[ Read तथाहि for तथापि-न्या. प्र. व. 1. 23 ] अनित्यः शब्द पाक्रयत्वात् [ The text of the Vrttı is here corrupt or elliptical. Better read कृतकत्वात् for पाकयत्वात् ] घटवत्पाक्यः शब्दः इति विरुद्धप्रेरणायां कृतकावान्वित-पात्रयदृष्टान्तान्तरसामर्थ्यात् तन्निवृत्त्या न विरुद्धता अनिवृत्ती चा+युपगम्यत एव-N. Pr. Vr. 11. 23-25. The Panjika explains how the other example —that of पर as against घर—removes the विरोध.— इत्यं च सिन्नवृत्ति यतो न यत्कृतकं तत्सवे पाकमयं भवति यथा पट इति । अस्तु तर्हि पटवत् तन्तुमयोऽपि शब्द इति. (Panjikā). All this comes under the ' जातिs ' of the Brahmana Nyaya. ( See N. S Adh. V, I. )

- इया. प्र. वृ. अशक्या चेह तिष्ठशत्ति —The case under consideration, viz, न द्रव्यं भाव P 31.1.1 एकद्रव्यवस्त्वात् द्रव्यत्ववत्, however, differs from the case of पाक्य शब्द कृतकत्वात् inasmuch as कृतकत्व exists in पाक्य as well as अपाक्य things, whereas एकद्रव्यवस्त्व is confined to भाव
- स्या. प्र वृ. We next come to धर्मिविशेषविपरीतसाधन । भाव =सता is the धर्मिन्; its विशेष P. 31. 1 3. is सरप्रत्ययकर्तृत्व. The text of the N. Pr is clear. In the preceding variety of विरुद्ध viz धर्मिस्वरूपविपरीतसाधन the illustration was भावो माव एवं न भवति etc. Here the illustration is भाव. सत्प्रत्ययकर्ती न भवति etc a विशेष of the धर्मिन् being substituted for its स्वरूप
  - पश्चिका सत्तासंबन्धेन &c.—The well known argument of the Nyāya-P. 69 b Vais'esika for establishing their doctrine of सत्ता-the महासामान्य—P 70 a which exists primarily and really in इन्य, गुण, and कमें only, and is predicated secondarily and without any logical justification, of सामान्य, समनाय and विशेष.
  - च्या प्र. दशन्तामासे। द्विविध:—Here begins the third and last division of P. 5. 1. 20 साधनाभास १४२८ दृशन्तामास दशन्त (Example) may be by साधम्ये or वैधम्ये, that is, it may be (A) similar or (B) dissimilar to the पक्ष. And so also is दशन्ताभास (A) similar and (B) dissimilar. The first of

- P. 7. l. 9. these, that is, सावम्यंण दशन्ताभास—Similar example which is fallacious—is of five kinds:—
  - (A 1) साधनवर्मासिद्ध e. g नित्य शब्दे। Sमूर्तत्वात् परमाणुवत् Here the दशन्त, viz. परमाणु, possesses the साध्यधमे viz. नित्यत्व, but is lacking in the साधनधर्मे viz. अमूर्तत्व, परमाणु being मूर्त (=िक्रयावत् "क्रियावत् इन्यं मूर्तद्रव्यम्" Br. Nyîya) and not अमूर्त. कर्मवत्=गमनवत्.
  - (A. 2) साध्यधर्मासिद्ध—e. g. नित्य शन्द: अमूर्तत्वात् बुद्धिवत्. Here the दशन्त viz, बुद्धि possesses the साधनधर्म, viz अमूर्तत्व, but is lacking in the साध्यधर्म, viz. नित्यत्व, बुद्धि being अनित्य and not नित्य.
  - (A. 3) डमयासिद्ध—subdivided into सत् and असत्. Thus, (a) नित्य शब्द अमूर्तलात् घटवत् has a दशन्त which possesses neither साधनधर्म viz. अमूर्तला, nor साध्यधर्म viz. वित्यल, घट being मूर्त and अनित्य, and is therefore उभयासिद्ध दशन्तामास. But it is an उभयासिद्ध which is सत्, that is existing or real (b) नित्यः शब्दः अमूर्तलात् आकाशवत्—Here the दशन्त आकाश is something that does not exist at all according to the Buddhist, and consequently so far as he is concerned he will have to treat it as a दशन्तामास. It is bound to be उभयासिद्ध, that is, असिद्ध in the matter of both, साधनधर्म and साध्यधमें. Note that the illustration can be modified into अनित्यः शब्दः मूर्तलात् आकाशवत so that the दशन्त may appear to be both साधनधर्मासिद्ध and साध्यधमीसिद्ध even according to those who regard आकाश as real, but it is not so modified because we have to illustrate a दशन्त which is असत्
    - (A 4) अनन्वय--where the अन्वय i e. positive concomitance of साधन and साध्य is not stated, but only their co-existence or togetherness (सहभाव) is said to belong to the दशन्त. Thus, if instead of saying यत् कृतकं तदनित्यं दृष्टं यथा घट you say घटे कृतकत्व-मनित्यत्वं च दृष्टम्, your दृष्टान्त is lacking in अन्वयव्याप्ति and is therefore अनन्वय दृशान्ताभास.
  - (A. 5) विपरीतान्वय—When the अन्वय that is the positive concomitance is enunciated conversely and therefore wrongly. Thus, if instead of saying याकृतकं तदिनत्यं दृष्टम् you say यदिनत्यं ताकृतकं दृष्टं, you reverse the order of the साधन and the साध्य, and therefore of the न्याप्य and the न्यापय, and thereby commit a fallacy.

We have similarly five kinds of वैचर्न्येण दशन्तामास.

- (B. 1) साध्याव्यावृत्त-that is, the दृष्टान्त from which साध्य is not absent (व्यावृत्त ) Thus in नित्य शन्दः अमूर्तत्वात् परमाणुवत् where the व्याप्ति of वैधम्ये दृष्टान्त is यदनित्यं तन्मूर्ते यथा परमाणुः the साधनधमे viz. अमूर्तत्व is absent from परमाणुs (मूर्तत्वात् परमाणूनाम् ' see supra ) but the साध्यधमे viz. नितयत्व is not, परमाणुs being नित्य ('नित्यत्वात् परमाणृनाम् ')
- (B. 2) साधनाव्याद्यत—that is, the दश्चन्त from which साधनधर्म is not absent (व्याद्यत). Thus, in नित्य शब्दोऽसूर्तत्वात् कर्मवत् where the व्याप्ति of वैधम्थेदश्चन्त is यदनित्यं तन्सूर्ते यथा कर्म, the साधनधर्म viz. असूर्तत्व is not absent from कर्म ('असूर्तत्वात् कर्मणः') although the साध्यधर्म viz. नित्यत्व is, कर्म being not नित्य but अनित्य.
- (B. 3)उभयान्यावृत्त--that is, the दशन्त from which neither the साध्यधर्म the साधनधर्म is absent Thus, in नित्यः शन्दोऽमूर्तत्वात् आकाशवत् cannot be said that the साध्यधर्म and साधनधर्म viz. नित्यत्व and अमूर्तत्व are absent भाकाश so long as the from Nyāya-Vais'esika there that is to assert reality possessed of नित्यत्व and अमूतेत्व.
- (B4) अन्यतिरेक—that is, where the न्यतिरेकन्याप्ति i. e. negative concomitance is not stated but only the absence of the साध्यधमें and साधनधमें is said to belong to the दृष्टान्त. Thus, instead of saying यन्नित्यं न भवित तदमूर्ते न भवित (=यदनित्यं तन्मूर्ते) यथा घटः if you simply say घटे मूर्तत्वमनित्यत्वं च, it is a case of दृष्टान्त wanting in न्यतिरेकन्याप्ति (अन्यतिरेक दृष्टान्ताभास) विपक्षभाव=साध्यधमीभाव and साधनधमीभाव विना साध्यधाधनिनृतत्या i. e. without enunciating the न्यतिरेकन्याप्ति of साध्याभाव and साधनाभाव [Read in न्या. प्र. p 7 l. 7. मूर्तत्व for अमूर्तत्व which is an evident misprint. One ms (K) reads नित्यत्वं च मूर्तत्वं च, another (N) अनित्यत्वं च मूर्तत्वं च in the body of the Vṛtti while अमूर्तत्वमनित्यत्वं in the text of the N-Prave'sa.]
- (B. 5) विपरीतव्यतिरेक—where in enunciating the व्यतिरेकव्याप्ति, the order of the साध्याभाव and साधनाभाव is reversed. Thus, in नित्य शब्दः अमूतित्वात् the proper व्यतिरेकव्याप्ति is यदनित्यं तन्मूर्तम् (साध्याभावे साधनाभाव ). But if you say यन्मूर्ते तदनित्यम् you commit the fallacy of विपरीतं व्यतिरेक—reversed absences. "व्याप्यव्यापकभावो हि भावयोर्याद्यिग्यते । तयोरभावयो-स्तस्माद्विपरीत प्रतीयते "—S'l. Vart. A. Pr. vs 121a, 121b.

The list of the "Fallacies of the Example" given by Suguira in his sketch of the logic of Dinna (Dinnaga) and S'amkarasvāmin

is the same as that given above, together with the illustrations. The Fallacies of the Homogeneous Example (साधम्बेद्धान्त) are:—

- (1) The fallacy of Excluded Hetu (साधनधर्मासिट ),
- (2) The fallacy of Excluded Predicate (साध्यधमीसिद्ध),
- (3) The fallacy called Excluded Both ( उभयासिद ),
- (4) The fallacy of Absence of Connection ( अनन्वय ),
- (5) The fallacy of the Inverted Affirmation of the Example (विपरीतान्वय).

The Fallacies of the Heterogeneous Example (वैधर्म्बरशन्त) are -

- (1) Included (Unexcluded) Predicate, (साध्यान्यावृत्त),
- (2) Included (Unexcluded) Hetu (साधनाव्यावृत्त,)
- (3) Both Included (Unexcluded) ( उभयाव्यावृत्त ),
- (4) Absence of Disconnection ( अव्यतिरंक ); and
- (5) Inverted Negation of Heterogeneous Example (विपरीतव्यतिरेक).

It will be noticed that the order of (1) and (2) in the second group here is the reverse of that of the corresponding fallacies in the first group, as enumerated in our text. So also in T and Ch. T has the same order both in the first and the second group. (See N. Pr. Part II G. O. S p 21 Comparative Notes on P 5. 1. 20)

Dharmakîrti's first three and the last in each of the two groups (साधम्ये॰ and वैधम्ये॰) are the same as those in Nyāya-praves'a, except that he omits the word धर्म and paraphrases असिद्ध by विकल and अव्यावृत्त by अव्यतिरोक्षन्; which makes no difference in sense But, between the third and the last in each group, he adds a new set of three दशन्तामासs based on संदेह, viz., संदिग्धसाध्यधर्मा, संदिग्धसाधनधर्मा and सादग्धोभयधर्मा, and one more distinguishing अत्रद्धितान्त्रय from अनन्त्रय in the list of साधम्यदृश्यन्तामासs and अत्रद्धितान्त्रय from अव्यत्तिरेक in the list of वैधम्यदृश्यन्तामासs and अत्रद्धितान्यितरेक from अव्यत्तिरेक in the list of वैधम्यदृश्यन्तामासs Thus he has nine साधम्यदृश्यन्तामासs and nine वैधम्यदृश्यन्तामासs instead of five and five of the N. Praves'a. (see N. Bindu, Bib. Buddhica Ed pp. 87–93 Dharmakîrti's list is adopted in the Nyāyasāra of Bhāsarvajūa, and in the Pramāna, nayatattvālokālamkāra of Vādi-Devasūri, a Jaina.

Kumārila Bhatta's list of साधम्बेद्धान्तभासs is the same as that given above (see S'lokavārtika, Anumāna Pariccheda vv 107b etc.) He first mentions the two which in the N. Pr. are called अनन्वय and विपरीतान्वय, and then the three corresponding to the other three of the N Pr. called by him 'साध्य-हेतु—उभय व्याप्तिश्च्य'. His illustrations are substantially the same as those of the N.—Praves'a. cf. "साध्यहेत्भयव्याप्तिश्च्यत्वात् परमार्थतः । नित्यो ध्वनिरम्तित्वात् कर्मवत् परमाणुवत् । घटवद् व्योमवधापि सदसद्वादिनं प्रति ।" S'l. V. A. P vv. 115—116a. Cf. further यदनित्यं त तन्म्रतेमणुवत् ब्रिह्मवत् खबद—ibid, v128a.

In coming to the question of illustrating वैधम्येद्द्यान्तामास he discusses at great length the fundamental question of the place of न्यतिरेकन्याप्ति and वैधम्येद्द्यान्त in the process of Inference and criticises the Buddhist view on the subject. In explaining the nature of 'अनन्वय,' he speaks of 'साहित्य' or 'सहचार ' as distinguished from 'ज्यासि'.

Pras'astapāda has sin दशन्तामासs which he calls 'निदर्शनामासs', his addition being आश्रयासिद्ध under each of the two heads—साधम्येण and वैधम्येण cf. लिङ्गानुमेयो—भया—श्रयासिद्धा-ननुगत—विपरीतानुगता साधम्येनिदरी—नामासा । यदिनत्यं तन्मूर्ते दश्म यथा कर्म, यथा परमाणुः, यथाकाशं, यथा तमः, घटवत् यिशिष्क्रयं तद्दव्यं चेति । where आश्रयामिद्ध is added and illustrated by तमः [परमार्थतस्तमो नाम न किंचिदस्ति । क साध्यसाधनयोव्योप्तिः कथ्यते ? Com.] cf. also लिङ्गा—नुमेयो—मयाव्यावृत्ता-श्रयासिद्धा-व्यावृत्त-विपरीतव्यावृत्ता वैधम्येनिदर्शनामासाः, where again the निदर्शनामास added is आश्रयासिद्ध. The others in both the lists are substantially the same as those in the N. Praves'a.

Siddhasena Divākara, the auther of the Nyāyāvatāra (a Jaina) has six under each of the two heads which he does not fully enumerate, assuming that the word ' आदि' may suffice to suggest them to the reader—the three that are omitted from each being those connected with अन्त्य and व्यत्तिक respectively. (see Nyāyāvatāra vv 24-25) The reason given by the commentator Siddharsigani—for their omission is interesting:—

ननु च परेरन्यदिष दृष्टान्ताभासत्रयमुक्तम् तद्यया—अन्वयोऽप्रदर्शितान्वयो विपरीतान्वयश्चेति । .....तदेतद्भवद्भिः कस्मान्नोक्तमिति । अन्नोच्यते । परेषां न सुपर्यालोचितमतद् दृष्टान्ताभास- त्रयाभिधानमिति ज्ञापनार्थम् । तथाहि—न तावदनन्वयो दृष्टान्ताभासो भिवतुमहिति । यदि हि दृष्टान्तवलेन व्याप्तिः साध्यसाधनयोः प्रतिपाद्येत ततः स्यादनन्वयो दृष्टान्ताभासः स्वकार्योवहरणात् ।

आक्षेपपरिहारी पूर्ववत--viz. "बहुमीही निष्ठान्तं पूर्वे निपत्ततीति &c." ( Pabjikā P. 72 b )

न्या. पृ. वृ साधर्म्येद्द्यान्तभासेष्वादों &c. It should be noted that while in the list P.33 ll 2-5 of साधर्म्यद्द्यान्ताभासs, साधनधर्मासिद्ध was placed before साध्यध्योसिद्ध, here in the list of वैधर्म्यद्द्यान्ताभासs साध्याव्याद्यत is placed before साधनाव्याद्यत. Why so? The variation of order is justified on the ground that in अन्वय (with साधर्म्यद्द्यान्त) साधन has to be mentioned before साधन, while in व्यतिरेक (with वैधर्म्यद्द्यान्त) साध्याभाव has to be mentioned before साधनाभाव See supra, Notes p. 73.

( साध्येन व्याप्तो हेतुर्दर्शनीय. साधम्येत्रयोगे अतो यः प्रागुचार्यते साधनधर्मस्तद्विकरु एष साधम्येदद्यान्ताभासेष्वादो वक्तं युज्यते । वैधम्येप्रयोगे तु नायं न्यायः ।......वैधम्येप्रयोगे साध्याभावे हेतोरभाव क्रियते अतो द्यान्तोऽप्यत्र साध्याव्यावृत्त एवादौ वक्तं युज्यते न साधनाव्यावृत्त इति—Pañjikā p. 72b, 73a.)

T' places साधनाज्यावृत्त first, unlike T',Ch and our Skt. text in which it comes after साध्याज्यावृत्त (See N. Pr. Part II. G. O. S. p. 21. Comparative Notes.) The comments in the Vṛtti and the Panjikā show that they were not aware of T'.

- न्या. प्र. वृ. नित्यत्वसाधकः प्रयोगः etc.—Here Panjikā notes: " स्थ प्रमाणावपूर्तस्य-P. 34, l. 4. स्याभावात् कथमिद संग् च्छत इति चेदुच्यते । न पारिभाषिकममूर्तानं प्राप्तं किंतु लोक स्वयामूर्तानं चक्षुपाऽदृश्यत्वमाश्रित्योक्तिमिद्दिमिति संभाव्यते Here there seems to be some misunderstanding. Vṛtti never meant to imply that प्रमाण्ड was really अमूर्त—it was, as shown in the previous section, an example of साधम्यदृष्टान्ताभास दृष्टान्त in 'प्रमाण्वादिसाधम्यदृष्टान्त्युक्त ' means दृष्टान्तत्वेनाभिमतदृष्टान्ताभास, and so नित्यत्वसाधक= धाधकत्वेनाभिमत In P. 73, l. 9 of the Panjikā, add न भवति after तद्मुर्तम्.
- न्या. वृ. पृ. अन्यतिरेक &c.—This is all, mutatis mutandıs, like अनन्वय, a साधर्म्य-P. 34 ll. 6. दृष्टान्ताभास mentioned above. अन्यतिरेक=अनिद्धितव्यतिरेक. विना साध्यश्राधन-नित्रत्या—2. e. without the statement of न्यतिरेकन्याप्ति, such as यदिनस्यं तन्मूर्ते दृष्टम्. तिह्रपक्षभावः= साध्यसाधनं विपक्षभावमात्रम् i.e. merely mentioning the case in which there is the absence of साध्य and of साधन, without enunciating the न्यतिरेकन्याप्ति.

पश्चिमा अन्यतिरेक इत्यादि इहाप्यनिद्दिशत etc.—Note "अप्रदर्शितन्यतिरेको यो प्रन्यान्तरे उक्तो P. 73 ab. यथा नित्यः शन्दोऽपूर्तत्वाद् घटद्वदिति तस्यात्रेवान्तर्भावं मन्येत इति लक्ष्यते"—Pañjikā न्या. प्र. वृ. इत्यं.....होकत्र etc.—एकत्र=घटादौ (Pañjikā) अभिधेयमात्रम्=साध्यसाधनयो-P. 34, l. 11. रभावप्रदर्शनमात्रम् (Pañjikā) गम्यत्वे=साध्यसाधननिवृत्तेर्गम्यत्वे (Pañjikā).

पिका स्वयमदुष्टोऽपि वकुरपराधात् दुष्टः । साधने च वकुरिप देषाविन्त्यन्ते because साधन is P. 73b परसंविदे—See supra Fundamental S'loka.

We have thus finished the chapter on धाधनासास or False Proof which consists of three varieties viz., 1. Statement of a false पद (Fallacy of the Subject or the Minor Term), 2. of a false देन्र (Fallacy of the Reason or the Middle Term), and 3. of a false स्थान्त (Fallacy of the Example.)

- न्या. प्र. आत्मप्रत्यायनार्थे तु etc.—Some mss. read प्रत्ययनार्थे. The usual word P. 7, l. 12. is प्रत्यायन (causal), but प्रत्ययन is also correct. This is an exposition of the second line of the Fundamental Verse—प्रत्यक्षमनुमानं च.................आत्मसनिदे.
- न्या. प्र. वृ. तचातिक्रम्य etc.—Before speaking of the दूषण and दूषणाभास, the P.34, l. 22. author wishes to say something of प्रत्यक्ष and अनुमान ( दूधणातिकमेण च तदामासस्यातिक्रमो द्रष्टव्यः-Panjika p. 74a) असमासकरणं etc.-The commentator sees a point in the separate mention of प्रत्यक्ष and अनुमान instead of the use of a compound word ( प्रत्यक्षानुमान ) in the text of the Fundamental Verse: it is, he to indicate that the two have separate provinces (विभिन्नविषयज्ञाप-नार्थम्). These are स्वलक्षण and सामान्यलक्षण respectively. प्रत्यक्ष bears testimony to स्वलक्षण—the particular only; while the general aspect or सामान्यलक्षण is contributed by अनुमान. Thus, in the cognition of घट there are two elements, viz. first, the cognition of the particular az in itself without reference to its सामान्य (the general character, घटल), and, secondly, the cognition of the सामान्य which is predicated of the particular. Of these the former is प्रत्यक्ष, the latter अनुमान. The Buddhist thus differs from the Nyāya-vais'esika who regards both the स्व and the सामान्य—the particular and the universal—as objects of प्रत्यक्ष.
  - म्या. प्र. वृद्धानां हि हे एव प्रमाणे—This is well-known. "It is usually believed P. 35, ll. 1-2 that the Buddhists accepted only two pramānas; but, as it is evidenced by our texts, this is not true. The Yogācāras, seem to have adopted the theory of the three pramāṇas as expounded in T.B.S'. and As even after the reform of Diunāga. So Sthiramati commenting upon the Madhyāntavibhāga Vṛtti by Vasubandhu, (a copy of which has been

brought by me from Nepal and will shortly be published) says: ata āha: pramānatrayam .uis'rityeti pramaņatrayā-virodhena' pramīna trayam punah pratyakṣam anumānam agamas'ca. of. also Vijnāptimātratā-iddhi by S. Levi, p. 26. That this classification was peculiar to the sect, which did not accept the reform of new logic, is proved by the fact that Haribhadra in his Abhisamayālankārāloka (let Chapter in my forthcoming edition) expounds the same theory pratyakṣānumānāgamapramāna if more than once Dr. G. Tucci's, Buddhist Texts on Logic, Introduction p. avii. "अवस्थान अभागवायुक्तादित्र विवलाबेट अवस्थे ।" This interesting remark will be discussed below.

प. जि का. एतेन प्रत्यक्षानुमानिषये मह्या-स्थल-मेचा-परंणिययायायद्विशाया विद्यक्तिसंघी—
P. 74a. Read स्थल instead of स्थला-an obvious misprint. मोनर-धियम.
The different views in the matter of the मोनर or the विदय have been stated very clearly in the Pahjikh borrowing the statement almost verbatim from the Nyhyabindutikh-tippenaka of Mallavadin (9th or 10th century A. D.) "तमाहि किय-मीमांग्रकादिमि" प्रत्यक्षस्य सामान्यविषयी द्वाविष विषयी कियती; अनुमानस्य सामान्य विषयो, न विशेषः । नेवाविकवेशिषिकेत परस्पविभाकी सामान्यविश्यो द्वेशिष [प्रत्यक्षानुमानयोः] । सांस्थिक्य द्वेशिष सामान्य विषय इष्ट. त्रेगुण्यक्षस्य सामान्यस्यान्युपममात् । भूतचतुष्ट्यं प्रमाणभूमिरित चार्थकेः ।—इत्येविचा विप्रविश्वि प्रत्यक्षादिविषये सन्निसंकरणार्थमसमस्वरूपम् ।"

Cf. "इह कैिंधन्मीमांसकादिमि प्रत्यक्षस्य सामान्यविशेषी द्वाविष विषयी कित्वि । भनुमानस्य सामान्यमेव विषयः न विशेष । सांख्येन द्वयोरिष विशेषो विषय इष्ट. सामान्य-स्थाभावाव । वेदान्तवादिना च सामान्यमेव विषयो द्वयो । भात्माद्वेतत्था सर्वस्थैकस्पाद्विशेषे श्रान्तत्वात्क्त्रयोः इति विप्रतिषति प्रस्थक्षादिविषये ।".

पञ्जिका P. 74b स्वल्लिणत्यादि-त्रस्यते तदन्यव्यपोद्देनावधार्यते तल्लास्यादिक्यनेनोष्णतादिनेति त्रक्षण पहनुनो-दक्षधारणं रूपम् । ततः स्वं च तल्लक्षणम् व्यपोद्द or अपोद्द—the Buddhist substitute for सामान्य which is not regarded as a positive reality as in the Nyāya-vais esika system, but as a negative idea consisting of a double negation अ—तद्—व्याहितः e. to be other than the other. यहा etc.—This explanation of स्वत्र्यण wherein उष्णत्य is said to be the thing itself is still liable to the charge that it is hardly different from सामान्यत्रक्षण. Consequently, another explanation is proposed: स्वराब्देनेह वस्त्विभिधीयते। ततः स्वस्य पस्तुनो स्वरूण स्वरक्षणम्. तथाबोक्तर् Part of a passage from the Nyāyabindu of Dharmakirti तस्य विषयः स्वलक्षणम्। यथार्थस्य संनिधानासंनिधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासभेदस्तत्स्वलक्षणम्। तदेव प्रमार्थसत् । व्यक्तियासामर्थ्यलक्षणलाद्वस्तुनः । अन्यत् सामान्यलक्षणं सोऽनुमानस्य विषयः। Mark that the difinition of स्वलक्षण given by Dharmakirti steers clear of all reference to the nature or लक्षण of an object which savors of सामान्य, a defect from which the definition in the Panjikā would seem to be not clearly free स्वलक्षण, he says, is just that whose presence or absence makes a difference in the appearence of an idea in consciousness Being thus effective in shaping our idea, it is real. (अर्थिकयासामध्येलक्षणताइस्तुनः)

अयमत्र भावार्थ.....इत्याविभीवितम्-As soon as a sense comes into contact with an object, the object which endures for a single moment and no more (an infinitesimally small part of time) is apprehended as something in itself which is distinct from all other things, even those belonging to its own class. aspect of the thing or object is called स्वलक्षण When the person has apprehended a series of such moments or rather of objects. each member of which lasts for a single moment only, it becomes an object of conception wherein the character of that object is determined. Be it noted that प्रत्यक्ष can reach the series -the संतान--only, and no single member of the series, the latter being too evanescent to be capable of being caught in a single प्रत्यक्ष By संतान is meant a series of similar successive moments of an object which is indistinctly apprehended (संतानशब्देन चा-न्यक्तगृहीतवस्तुन. सहशापरापरक्षणप्रवन्य उच्यते $-P_{B}$   $\mathbb{E}_{i}$ ik $\mathbb{E}$ .) The other aspect of the object which is called सामान्य is the form which that object possessed in common with other objects, and which enters the determinate knowledge of that object. This is really not an object of प्रत्यक्ष or sensuous apprehension, but of अनुमान. Thus:-When we see ध्म, the अभि which it recalls to our mind as its concomitant is the general concept of अभि (as different from अनिम--( इतरव्यावृत्ति-or अपोह ) such as belongs to all fires disengaged from all such particularities as hayfire, wood-fire etc. and it is this general अभि which is inferred from भूग. Thus सामान्य is apprehended by अनुमान. This would seem to mean that प्रत्यक्ष is mere sensation. But this position would be somewhat modified if it be regarded as perception also

In the latter case, however, according to the Buddhist, अनुमान comes into play by contributing the element of conception. This comes very near the Nyāya view of निर्देक्त्यक and सर्वक्रमक प्रत्यक्ष, with this important difference that the सामान्य involved in the latter is apprehended by अनुमान and not by प्रत्यक्ष according to the Buddhist. This difference, however, is further reduced if we remember that the सामान्यलक्षणा प्रत्यासत्ति of the Nyāya-Vais'esika is not ordinary ('लोकिक') प्रत्यक्ष but extra-ordinary—('अलोकिक')—प्रत्यक्ष. By the way, the reader will note that the nature of the अनुमान above set forth (लिक्षदर्शनादनिम्ल्यावृत्तमिममात्रमेव तार्णवादिमेदरितं सक्ल्बिक्षि-साधारणं रूपं विहिरत्रास्तीत्येवं रूपं झानं प्रमातुः प्रतिभासत इति सामान्यमेवानुमानस्य प्रारम् ) fits in with the doctrine of न्याप्ति which Dinnāga is supposed to have discovered.

एतेन च द्विविधो हि विषय. प्रभाणस्य । प्राह्मस्य यदाकार उत्पद्यते प्रापणीयश्र यमध्यवस्यति अन्यो हि प्राह्मो विषयोऽन्यव्याध्यवसेय: ।- NBT. on which this whole passage is founded, has यदाकारमुत्पद्यते i. e. यदाकार विषय:-with no substantial difference यदाकारः meaning except that the latter points to a thorough-going sensationalsm—Panjika p. 74 b. Cf. "द्विविधो हि विषयः प्रमाणस्य ; ब्राह्मस्र यदाकारमुत्पद्यते । प्रापणीयस्र यमध्यवस्यति । अन्यो हि प्राह्मोऽन्यसाध्यवस्यः । प्रत्यक्षस्य हि क्षण एका प्राह्मः अध्यवसेवस्तु प्रत्यक्षवलेत्पन्नेन निश्चयेन सतान एव । संतान एव च प्रत्यक्षस्य प्रापणीय क्षणस्य प्रापयितुमशक्यत्वात् । तथानुमानमपि स्वप्रतिभासेऽनर्येऽर्या-ध्यवसायेन प्रवृत्तेरनर्थ-प्राहि । स पुनरारोपितोऽर्थो गृह्ममाणः स्वलक्षणलेना(ध्य)वसीयते यतस्ततः स्वलक्षणमध्यवसितं प्रवृत्तिविषयोत्तुमानस्य । धनर्थस्त् प्रासः ।—N. B. Tîkā of Dharmottara on Dharmakîrti's " तस्य विषयः स्वटक्षणम् " N. Bindu. The विषय of प्रमाण is of two kinds: (1) प्राह्म and (2) अध्यवसेय;-that is to say, (1) that which is the object of sensuous apprehension and (2) that which is the object of intellectual determination. In the case of সম্বন্ধ, the ন্ব্ৰু or moment—that is, the object which exists for a single moment only—is the object of sensuous apprehension, but is too fleeting to be reached ( क्षणस्य प्रापयितुमशक्त्यत्वात् ); what is reached is the series of momentary objects which we conventionally imagine to be a single object by what is called अध्यवसाय, that is, intellectual determination as distinguished from प्रहण, that is, sensuous apprehension. Similarly, the विषय of अनुमान is also two-fold - प्राप्त and अध्यवसेय. The पास of अनुमान—that which is apprehended by Inference—is

ठिङ्गदर्शनादनिमन्यावृत्तमिमात्रमेव तार्णवादिभेदरहितं सकल्विहिसाधारणं स्पं सामान्य. विहरत्रास्तीत्येवं हुपं ज्ञानं प्रमातः प्रतिभासते इति सामान्यमेवानुमानस्य प्राह्मम्-Pañjikā). It is, however, not अर्थ but अन्ये, and therefore unreal. (अनुमानमीप रवप्रतिभासेऽनर्थेऽर्घाध्यवसायेन प्रवृत्तेरनर्थप्राहि-N.B.T.). But when by a further act of thinking, the object is reached, that which was apprehended by inference-its प्राह्म-viz. सामान्य-is identified with this स्वन्क्षण by अध्यवसाय (अनुमानस्याध्यवसयः प्रापणीयश्व स्वलक्षणहप एवार्षः। तथादि लिङ्कदर्शनाया मया वृह्णिग्रहोतः स एवायं दश्यते इति स्वलक्षणमेवाध्यवस्यति-Paniika ). The नहि so reached is अर्थ, as distinguished from the विद्वसामान्य which was appreherded ( श्रास ) by inference and was सन्धे. Of these one is superimposed upon the other in consciousness ( स पुनरारोपितोऽर्थो गृहामाणः स्वलक्षणत्वेना( घ्य )वसीयते यतस्ततः स्वलक्षणमध्यवसितं प्रशृतिविषयोऽनुमानस्य । अनर्थस्त प्राह्मः"-N. B. Tıkã, and as cae Panjikā adds अनुमानस्याध्यवसेथः प्रापणीयध स्वलक्षण एवार्थ ). For further explanation as well as for tracing some more bits of the Panjikā to their source see NB.T. Tippana of Malla-vādin. " तत्त्विमत्यर्थिकियाकारि । अनेन लक्षणशब्दो विदृतः । लक्ष्यते दाहाद्यर्थिकया येन तल्ल्लणम् । असाधारणमेव तत्त्वं वस्तुनो रूपम् । साधारण तु तत्त्वमारोपितं रूपं पूर्वोपरक्षणानामभेदाध्यवसायात् कतो वस्तुने। रूपद्रयमसाघारण सामान्यं च । ...यमध्यवस्यतीति । यं संतानस्येण स्थितमर्थे तत्प्रप्रमाविना विकल्पेन निश्चिनोति ।

पिसका एतेन सह्याविप्रतिवित्ति निराकरोति—For the number and names of प्रमाणs P. 74 b recognized by other schools cf. "संस्यालक्षणीविश्रतिपत्तिनिराकरणं दर्शयित । P 75 a अनेकप्रकारा पुन. सम्यग्जानस्य विप्रतिपत्तिः । तथाहि । मीमांसका प्रत्यक्षानुमानशन्दे पमानार्थपत्त्यभावस्थणं पदन्याख्यायुक्तं सम्यग् ज्ञानं मन्यन्ते । नैयायिकाश्चतु संख्यायुक्तं प्रत्यक्षानुमानशन्दे। प्रत्यक्षानुमानशन्दे। चार्वोकास्यु केचित् प्रत्यक्षमेवैकमिति । —N. B. T: Tippani, p 15 The Panjikā omits the notice of चार्वोक and adds that of the वैशेषिक who admits three प्रमाणs—viz प्रत्यक्ष, अनुमान and शन्द

न्या. प्र वृ. शेषप्रमाणानामेत्रेवान्तर्भावात्—This is shown in the Panjikā as follows:

P. 35, ll 1-3 प्रत्यक्षानुमानव्यतिरिक्तप्रमाणानो यदि सत्यार्थप्रापकत्वं [ सत्यार्थप्रापकत्वं is a misprint ]

पश्चिका. तदानयेरिवान्तर्भावो विद्येष । अधार्थाप्राप्यकारीणि [ this may better be प्रापकाणि ]

P. 75 a तदाऽप्रमाणान्येव तानि । सदिशतार्थप्रापक हि प्रमाणं स्यादिति भाव । प्रत्यक्षानुमाने च नियतार्थदर्शकत्वात् प्रमाणे एव । The distinction which the Panjikā draws between प्रत्यक्ष and अनुमान, and between the two on one hand and the so called शब्दप्रमाण on the other, is as follows तथाहि प्रत्यक्षं सजातीयेतरव्यारतं संतानाह्यं नियतमर्थे दर्शयित । अनुमानं त लिक्सचर्वं नियतमर्थे विजातीयव्यावृत्तं

धजातीयानुगतं संतानाख्यं दर्शयति. Note (1) that according to the Buddhist the क्षण has passed away even before the अल्प could reach it; what it reaches and apprehends is संतान—the object which as matter of fact is a series of even technically called 'संतान;' (2) प्रत्यक्ष is but sensation and reveals only the particular as distinguished from all other particulars, even those belong ing to its own class; अनुमान on the other hand while revealing the particular which as shown above can only be a tidifco-ordinates that particular with other particulars of the class and differentiates it from those belonging to other classes, thus converting the sensation into perception through the mediun of the new element of the concept. Still what both प्रत्यक्ष and अनुमान reveal is नियत अर्थ, that is something which is invariably there. No such reliance, however, can be placed upon शब्द which often deceives us (Read the interesting illustration-found elsewhere also-given in the Panjika. अत एते नियतार्थदर्शकत्वात् प्रमाणे । नैतद्वयतिरिक्तं शान्दादि । नियतार्थानुपदर्शकत्वात् । इत्यादि चर्चे ग्रन्थान्तराद्वेदितव्य ।

न्या. प्र. वृ. अन्तर्भावश्च प्रमाणसमुचयदिषु चर्चितत्वात्रेह प्रतन्यते—प्रमाणसमुचय is indisputably a P. 35, l, 2 work of Dinnāga. Haribhadra—the author of this Vrttimay possibly mean that the problem of the inclusion of other same author and has therefore not been detailed here. In that case, the Nyāyapraves'a will have to be attributed to Dinnāga according to Haribhadra. But the language of the line—'' अन्तर्भोवश्च etc.''—is not conclusive For, it is equally possible to take it to mean that the point has been discussed in certain other works such as Pramānasamuccaya, which does not necessarily imply that they were, according to Haribhadra, works of the author of the Nyāyapraves'a.

पञ्चिका नन्तिह प्रत्यक्षमनुमानं चेति etc.—A note on the express mention of the P. 75b number—'हे'—in the Nyāyapraves'a. It is, says the Panjikā, intended to indicate that he rejects the views of the Carvāka, of the Vaisèsika and others, who recognize only one pramāṇa or more than two pramāṇas.

न्या. प्र. वृ. तत्रिति निर्धारणार्थे etc. (Vṛttı) cf. Dharmottara's N.B.T. "तत्रिति सप्तम्यर्थे P. 35 1 3. वर्तमानो निर्धारणे वर्तते "

पश्चिका तत्र तमोः प्रत्यक्षानुमानयोगेष्ये प्रत्यक्षजात्या प्रत्यक्षं निर्धायते-र्जु. "तत्र समुद्रायात् प्रत्यक्षत्स-P. 75 b. जात्यैकदेशस्य प्रथकरणं निर्धारणम् ।" N. B. T.

न्या. प्र. तत्र प्रत्यक्षं etc: It would have been better to print the lines thus:- P. 7, तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यज्ज्ञानमर्थे रूपादी नामजात्यादिकल्पनारहितं तत् । सक्षमक्षं प्रति ll. 13-14 वर्तत इति प्रत्यक्षम् ॥

न्या. प्र. वृ. प्रत्यक्षमिति स्क्यनिर्देश:-Cf. तत्र प्रत्यक्षमन्य कत्पनापोढमञ्चान्तत्वं च विधीयते N.B. T. P. 35, Il. 15 तत्र प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षम्-and तत्रवाक्षमक्षं प्रति इन्द्रियमिन्द्रियं प्रति वर्तते इति प्रत्यक्षम् । on which the Paniikā runs as follows :-अधुना धनयवष्यास्यासाह..... ., 1, 17. तत्रैवं सित प्रतिगतमात्रितमसं प्रत्यक्षम् । अधाक्षमक्षं प्रति=प्रत्यक्षम् इत्यव्ययोमाव कस्मान प्रदर्श्येते येनायं समास .? उच्यते-स न्पंसकिक्षं स्यादिति प्रत्यक्षिक्षता स्यात् प्रत्यक्षशब्दस्य । ततश्च प्रत्यक्षा वृद्धिः प्रत्यक्षो घट इति न स्यात् , इद्मेव च स्यात् प्रत्यक्षं झानं प्रत्यक्षं कुञ्यं च इति । अतः अत्यादय कान्ताद्यर्थे द्वितीया इत्यत्यादिसमासे सर्वेलिङ्गता स्वति । अतोऽन्यादिसमासं तत्पुरुगाल्य वर्शितवान् प्रत्यक्षमिति । Now, compare:—प्रत्यक्षमिति प्रतिगतमाश्रितमक्षम् । अत्यादयः कान्तायर्थे द्वितीययेति समासः । प्राप्तापन्नालंगतिसमासेष्ठ परवाहिङ्गप्रतिषेधादभिषेयवाहिङ्गे सति सर्वेहिङ्गः प्रत्यक्षशन्द सिद्धः N.B.T. and गारिसमासं दर्शयति अक्षमक्षं प्रति प्रत्यक्षमि यन्ययीभावसमासः । क्स्मात्र प्रदर्शतेऽयं समासः १ यतोऽव्ययी-भावश्रेत्रपुत्तंकालिङ्गता स्यात् प्रत्यक्षस्य । ततव्य प्रत्यक्षा बुद्धिः प्रत्यक्षो घट इति न स्यात् । इद्येक्ष स्यात् प्रत्यक्षं ज्ञानं प्रत्यक्षं कुच्य चेति । गतिसमासे तु सर्वेलिङ्गता भवति । N. B. T. Tippani. This explains why the word प्रत्यक्षम् is to be taken as a तल्ला and not as a कमैघारय compound. I have quoted the parallels from the N.B.T. and the N.B.T. 1. in extenso to show how our commentaries convey echoes of the works of Dharmottara and Mallavadin.

म्या. प्र. तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यज्ज्ञानमयं रूपादे। नामजात्यादिकल्पनारहितम्—To P. 711 13-15. "कल्पनापोढम् " of Dinnāga, Dharmakirti, who is his Vārtika-kāra, adds the condition " अञ्चान्तम्". Of course, this was understood in Dinnāga's definition. At the same time, Dharmakirti omits " ज्ञानम्" which is understood from the context. To me the definition of प्रत्यक्ष given by the Buddhist logicians seems to be clearly a paraphrase of certain parts of the definition contained in the Nyāyasūtra of Gautama: " इन्द्रियार्य-संनिक्षांत्यन्नं ज्ञानमञ्चादेश्यमञ्ज्ञानिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम्", where ' अञ्चापदेश्यम् '= ' कल्पनापोढम् ' and ' अव्याभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम्". The latter equation needs no explanation; but I shall have to explain the former, which I will do after finishing the relevant portions of our commentaries.

च्या. प्र. वृ. कल्पनापोडमिति etc.—Alternative ways of dissolving the compound, P. 35, 18 which, however, yield the same meaning. एवंगूते चापं—For the sake of clearness better read एवंगूतस्यार्थः स्वलक्षणमि मनति. Since 'कल्पना' (explained as नामजात्यादियोजना) falls outside the function of प्रत्यक्ष, प्रत्यक्ष has for its object स्वलक्षण only as distinguished from सामान्यलक्षण which falls to the share of अनुमान. (see notes supra).

पिन्न In line 2, read: "प्राप्तापत्रालंगतिसमासेषु" for 'लिङ्गति'—which is an P. 76 a. obvious misprint. The passage is a further explanation of the point as to the way in which the word 'प्रत्यक्षम्' is to be dissolved. (see supra).

न्या. प्र. वृ. तच निर्विषयमपि भवति—The Pañjikā supplies "स्वप्नादी". P. 35, 1.9.

पश्चिमा. रूपादाविति etc.—रूप stands for all the different kinds of objects of P. 76 a. प्रत्यक्ष, being the most prominent of them,—so that प्रत्यक्ष is of five kinds corresponding to its विषयs.

तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढम् । &c.—For explanation see Notes on the **≓या.** प्र and the पञ्जिका below. नामजात्यादिकल्पनारहितम्—Meaning P.7,1. 13-15 न्या प्र न्या. प्र वृ. of 'कल्पनापोंडम्'=कल्पनयाऽपोढं कल्पनाया वाडपोढं कल्पनापोढम्—(N Pr. Vr. 1. 35) Pāṇini II. i 38, and illustration in सि. की. कल्पनापाढम्; अपीडकल्पनम् P. 35, when taken as a bahuvrîhi-Panjika कल्पना from कुप् to cut 11. 5-7. out, to determine, to characterise. This determination or characterisation may be by (1) नाम e.g. हित्य:, (2) जाति e g. गी: (3) गुण e g. शुक्र , (4) किया e. g. पाचक, or (5) द्रव्य e. g. दिण्डन्— Elsewhere e. g in the Kavyaprakas'a क्य is taken in the sense of that which is denoted by a singular term. Compare the passage of the Vrtti with that in the N.V.T.-Tika of Vācaspatimis'ra:-"यदच्छाशब्देषु हि नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उच्यते डित्येति । जाति-शब्देषु जात्या गौरयिमिति । गुणशब्देषु गुणेन शुक्र इति । कियाशब्देषु कियया पाचक इति । द्रभ्यशब्देषु द्रव्येण शानत्वं दण्डीति । सेय कल्पना यत्र शाने नास्त्यर्थतः स्वरूपतो वा तत्कलूपनयाऽपोढं ताप्रत्यक्षम् " (N.V.T. Tîkā p. 102) It is thus a function of words. With a slight difference the doctrine is traceable to the Vyākarana Mahābhāṣāya. कल्पना has been thus defined and explained in the N. Bindu and its commentary. " अभिलापसंसर्ग-्र योग्यश्रतिमासप्रतीतिः कल्पना ॥ अभिलप्यतेऽनेनेत्यभिलापः वाचकः दाद्दः । **अभि**लापेन पंजिका P. 75 b. संसर्गः एकस्मिन् झानेऽनिधेयाकारस्यानिधानाकारेण सह ग्राह्माकारतया मिलनम् ।..... स्रामिकापसंसर्गाय योग्योऽनिधेयानासो यस्या प्रतीतौ सा तथोका ॥".

तपा चाह:-"अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं &c." Quoted from Kumārila's S'loka-Vārtika see vv. 112-113 on the प्रत्यक्षस्त्र and com. thereon: " अस्ति ह्यालोचनाङ्गानं प्रथमं निर्धिकत्पक्षम् । वालमूकादि-विज्ञानसद्दशं शुद्धवस्तुलम् । न विशेषो न सामान्य तदानीमनुमयते । तयोशधारभूता तु व्यक्तिरेवावसीयते ॥ " यस्त्विपशन्दम-सहमान सर्वमेव ज्ञानं शन्दानुविद्धत्वात् सविक रूपकमेव न किंचित्रिर्विक रूपकमस्तीति मन्यते, तं प्रत्याह् अस्तीति । यालानामिव।ऽल्युः(पन्नानामस्माक्मिप चक्षु संनिपातानन्तरं सविकल्पकात् प्रथममस्ति निर्विकरपकं प्रतीतिसिद्धमालीचनविज्ञान शुद्धवस्तुविषयं, तद्भावे द्वि निर्निमित्तं शब्दस्मरण स्यात् अस्मृतशब्दस्य न [I prefer to read न for न of the published text] पान्दानुविदे विकल्प संभवतीति ।...न विशेष इति । विशेषो व्यवच्छेदो व्यावृत्तिः । सामान्यं समानत्वम् अनुवृत्तिरिति यावत् । अनुवृत्तिव्यारती न निर्विकल्पेके प्रकाशिते । तयोस्तवाघारभूत-मनुवृत्तं व्यावृतं च यजातिव्यत्तयायनेकाकारसंयुक्तं संमुखं सर्वमवसीयते तत् शुद्धवस्वित्युच्यते । भीमांसकादय प्रमाह - While the Buddhist regards निर्विकल्पक as the only kind of प्रत्यक्ष (='sensation'), Kumārila justifies the inclusion of सविकल्पक also in प्रत्यक्ष, which consequently has to be rendered by 'perception' instead of 'sensation' as in the Buddhist view. His argument is " ततः परं पुनर्वेत्तु धर्मेर्जात्यादिभिर्येया । बुद्धयावसीयते सापि प्रत्यक्षत्वेन संमता" (S'l. Vārtika Prat. v.122 quoted in the Panjikā).

वैयाकरणा अथाहु —Quoted also in the N. B.T.Tippaṇī which further adds:—" वायूपता चेंदुरक्रामेदवबोधस्य शायती । न प्रकाशः प्रकाशेन सा हि प्रत्यवमधिनी ॥ न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके य शब्दानुगमाहते । अनुविद्धमिन हानं सर्वे शब्देन भासते ॥ "—Bhartrhari's Vākyapadiya.

The definition of प्रत्यक्ष given by Dinnāga has been subjected to a long criticism by Uddyotakara. "अपरे तु मन्यन्ते—प्रायक्षं कल्पनापोढमिति। अय केयं कल्पना नाम १। जातियोजनेति । यत्किल न नाम्नाभिधीयते न च जात्यादिभिक्यंप-दिस्यते विपयस्वरूपानुविधायि परिच्छेदकमात्मसंवेद्यं नत्प्रत्यक्षमिति । त इदं प्रष्टव्याः—अध्य प्रत्यक्षशच्देन कोऽर्थोऽभिधीयते इति । यदि प्रत्यक्ष, कथमवाच्यम् १। अथ न प्रत्यक्षम्, अवाचकस्ति प्रत्यक्ष-शच्दः । अथ प्रत्यक्षशच्देन सामान्यमुच्यते इति १। एतदिष सामान्यं किं प्रत्यक्षव्यतिरेकि आहोस्विद्व्यतिरेकिति । यदि प्रत्यक्षव्यतिरेकि, न प्रत्यक्षमुक्तम् । अधाव्यतिरेकि, कर्यं नोक्तम् १। कल्पनापोढक्षच्देनापि यदि प्रत्यक्षमुच्यते, तदा व्याचातः । अथ नोच्यते, तथापि कल्पनापोढक्षचनं व्यर्थे प्रत्यक्ष कल्पनापोढिमिति च वाक्यम् । अधादस्य वाक्यस्य कोऽर्थः १। यदि प्रत्यक्ष, व्याघातः । कथम् १। प्रत्यक्ष कल्पनापोढिमिति चानेन वाक्येनामिधीयते न चामिधेयमिति कोऽन्यो भदन्ताद्रक्तुमहिति १। अथ न प्रत्यक्षमस्यायैः।

षर्णोचारमात्रं तर्षेतद्वाक्यं प्रत्यक्षं कल्पनापोढमिति । धानित्यादिशब्दवाच्यत्वाद्य न सर्वैयाऽवाच्यम् । धनित्यं दुःखं शून्यमनात्मकं च प्रत्यक्षामित्येषां चेच्छच्दानां विषयतामुपयाति दृधमवाच्यम् ?। अथ नोपैति, सर्वे संस्कृतमनित्यमित्येतत्त्रयागतेन नाह्यातव्यम् । अथ स्वरूपतो न व्यपदेश्यमित्येव कल्पनापोढशन्दार्थः । सर्वे शन्दार्थास्तार्हे प्रत्यक्षाः प्राप्नवन्ति । कि कारणम् ?। न हि किष्वत् सुशिक्षितोऽपि पदार्थानां स्वरूपं निर्देष्टं शवनोति । असामियक्रावात् । सर्वस्य च वस्तुनो द्वावाकारी सामान्याकारो विशेपाकारख । तत्र वस्त सामान्येनैवाकारेणाभिधीयते न विशेषाकारेण । विशेषानभिघानाम्रोक्तं भवति । नहि मनुष्यशब्दस्य ब्राह्मणो न वाष्यः । ये द्व तस्यासाधारणधर्माः पुरुपान्तरं व्यावृत्तप्रत्ययहेतवो न च तैः सहानिभधानान्नोक्तो भवति । एवं **ज्ञानमिष सामान्यविशेपाकारवत् तस्य विशेषाकारेण नाभिधानं सामान्याकारेण त्विभधानमेव। यदि** च विशेषाकारेणानभिघानं यत् . तहृक्षणं प्रत्यक्षस्य न केवलं प्रत्यक्षस्य . ब्रैलोक्यस्येतहृक्ष णमिति । एवं प्रत्यक्षस्रक्षणं नोक्तं स्यात् । अय कल्पनापोडशब्देन प्रत्यक्षस्य स्वस्मिमिधीयते ?। एवमप्यनिवृत्तो व्याघातः स्वरूप चानभिधेयमित्यनेन शब्देनाभिधीयत इति । अथानेन शब्देन न किंचिदभिधीयते । किमस्य शब्दस्योचारणसामध्ये प्रत्यक्षं कल्पनापोढमिति ?। अप्रति. पादकत्वानमूकसद्दामेत्त् । एवं यथा यथेदं लक्षणं विचार्यते तथा तथा न्यायं न सहते । इति । (Nyāyavārtika on Nyāya-Bhāsya on N. Sûtra I. 1. 4.) While Uddyotakara does not name the author of the definition it is plain that he has in mind a particular Buddhist writer to whom he refers as 'भदन्त ' (" कोडन्यो भदन्ताद्वक्तमहीत ?") But Vacaspatimis'ra distinctly names Dinnaga as the author: दिङ्नागस्य लक्षणमुपन्यस्यति अपर इति । "

तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं etc-Whosoever be the author of the न्या. प P. 7, ll 13-15 Nyāyapraves'a—whether Dinnāga or Śānkarasvāmin has been attributed by Vacaspatimis'ra to this definition लक्षणम्पन्यस्यति-- अपर ( "संप्रति दिङ्नागस्य Dinnaga N. V. T Tika ). This, however, does not necessarily mean that (a) it was originated by Dinnaga; nor does it imply (b) that it is taken from the Nyayapraves'a which consequently, according to Vacaspatimis'ra, would be a work of Dinnaga. regards (a) see in this connection Prof. Tucci's "Buddhist Logic before Dinnaga"-J. R. A. S. July 1929. I think the definition goes back to the Nyāyasūtra of Gautama—" इन्द्रियोसनि-कर्षीतमं ज्ञानमञ्जयदेश्यमञ्जभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम्—( I. l. 4 )—where अन्यपदेश्यम् corresponds to our कल्पनापोढम् , and 'अन्यभिचारि to 'अञ्चान्तम् ' which would be out of place in the metaphysical system, and therefore in the logical treatise, of Dinnaga, but was restored by Dharmakirti. According to this interpretation of the Nyāyasūtra, the निर्विकल्पक ('कल्पनापोढम्') would be the only

But this position which is identical with that of the Buddhist, would be open to the criticism, which the Nyāyavārtika passes upon the latter, that in that case it could not be even characterised as 'प्रत्यक्ष'; and this has led to the later view of the Brahmana Nyava that निर्विकल्पक is not प्रत्यक्ष but अनुमेय. (b) "प्रत्यक्षं कल्पनापोदम्"—quoted by Uddyotakara and attributed by Vācaspatimis'ra to Dinnāga occurs in the latter's Pramāṇa-Samuccaya ( cf " प्रत्यक्ष क्ल्पनापोढं नामजात्याद्यध्यतम् "-- P S. ch. I. Vidvabhūsana's H. I L. p. 277), and consequently it does not necessarily imply that the Nyayapraves'a, in which it also occurs, is to be attributed to Dinnaga according to Vācaspatimisra. Subject to verification from the Tibetan mss, I surmise that the further quotation—"यत्कल न नाम्नाऽभिघीयते न च जात्यादिभिन्वेपदिस्यते विषयावरूपानविधायि परिच्छेदकमात्मसंवेद्य तत्प्रत्यक्षमिति "—is from Dināga's own Vrtti on the Pramāna-Samuccaya; the . ' लक्षणवादिन् ' ın Vâcaspatimira's note is 'the framer of the definition' himself-viz, Dinnaga, and the quotation lower down "यथाह-प्रश्यक्षं कल्पनापोढं प्रत्यक्षेणेव सिध्यति" is also from the same author's Pramana-Samuccaya, on which "विषयस्वरूपानविधायि परिच्छेदकमात्मसंवेद्यं तत्प्रत्यक्षम्" is probably his Virtti. Even if the passages which I have surmised to be quotations from Dinnaga's Viriti are as a matter of fact not found there, the rest of the argument regarding Pramana-Samuccaya being the source of Uddyotakara's quotation will still remain unaffected,

त्रा. प्र. प्रत्यक्षं कल्पनापीढं यज्ज्ञानं &c.—With 'यज्ज्ञानं ' as part of the definition, P. 7 1. 13 Uddyotakara's criticism "अथ स्वरूपतो न व्यपदेश्यमित्येन कल्पनापोढशब्दार्थः ' सर्वेड्यो तिर्हं प्रत्यक्षा प्राप्तृतन्ति " would fail (See Randle's note, p. 8 of his "Fragments from Dinnāga"). This shows that Uddyotakara's criticism was directed against the definition of प्रत्यक्ष as given in the Pramāna-Samuccaya where the word 'ज्ञानं' does not occur, and not from Nyāyapraves'a where it does occur. This section in the Vārtika therefore, cannot be taken as an indication that the Nyāyapraves'a was a work of Dinnāga's. On the contrary, it distinctly points to a definition which had not the word 'ज्ञानं' in it, that is to say, the reference is to the definition in the Pramāṇa-samuccaya. Read the lines is the

text of the N.-Pr. thus: "तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यज्ञानमचं रूपादी नामबात्यादि-कल्पनारहितं तत्। भक्षमक्षं प्रति वर्तते इति प्रत्यक्षम् ॥"

While all the Buddhists are agreed about प्रत्यक्ष being "कल्पनापोदम्" there are differences among them in regard to the nature of the 'कल्पना', which are noted as follows in the N. B. T. Tippaṇi: कीट्स्य. पुनः कल्पनेत्यादिना कल्पनावहुत्वात् कस्याः कल्पनाया प्रहणमिति कल्पना-विशेषमजानन् पुच्छति । तथाहि-वैभाषिका इन्द्रियविद्यानं वितर्कविचारचैतिसक्षप्रपुक्तं कल्पनामिच्छन्ति । योगाचारमतेन च तथागतज्ञानमद्वयं मुक्त्वा सर्वे ज्ञानं प्राह्मप्राहकत्वेन विकल्पितं कल्पना । जात्यादिसंस्टं चु मनोज्ञानं कल्पनेत्यन्ये कथयन्ति । These differences are due to the differences in their epistemological and ontologrial positions.

- न्या. प्र. वृ. एवम्तं चार्ये स्वलक्षणमि भवति—Such is also the particular—the 'thing, P. 35, l. 8. in-itself'—which is नामजात्यादिकल्पनारहितम्'. "This consequence is avoided if we make it clear, as Dharmakirti does,"—and we may add as the Nyāyapraves'a also does—"that pratyakṣam means pratyakṣam jnānam (pratyakṣam is subject to the ambiguity of the term 'preception,' and may either refer to the object perceived or to the perceptual apprehension as such). I suppose it is avoided because kalpanāpodha could not then bear the interpretation suggested: it would mean apprehension which does not determine its object by way of kalpanā, not an apprehended object stripped of determinations."—Randle. "निह झानझणगृहीतस्य स्वलक्षणस्थापि काचित कल्पनास्तीति मन्यते" Panjikā P. 76a.
- न्या. प्र.ं वृ. अर्थे=विषये, रूपादी स्वरुक्षणे. Vṛthkāra's justification of "अर्थे" and P. 35, 119-10 " रूपादी" in the Nyāyapraves'a (न्या प्र. P. 7 l. 14-15). The झान has an object; and that object is the particular, the thing-initself without its determination, स्वरुक्षण as distinguished from सामान्यरुक्षण ॥ निर्विषयमि स्वप्नादी निर्गोचरमि ॥ रूपत इति स्पं दस्यं घटादि वस्य (not the quality रूप) तदेवादियेस्य गन्धादेस्तत्त्रया (Panjikā P. 76a)
- न्या. प्र. अक्षमक्षं प्रति वर्तते इति प्रत्यक्षम् N. Pr. अक्षमक्षं प्रति इन्द्रियमिन्द्रियं प्रति वर्तते इति प्रत्यक्षम्— P. 7, 1 13. N. Pr. Vrttı. cf. " तत्राक्षमक्षं प्रतीत्योत्पचते इति प्रत्यक्षम् "—Pras'astapāda न्या. प्र. वृ. Bhāsya p. 186. " अक्षं प्रतीत्य यदुत्यचते तत्प्रत्यक्षमित्युक्तेऽतिप्रसिद्धत्वाद्वासे. P. 35, 1. 18 न्द्रियजमेव प्रत्यक्षमिति कस्यविद्धान्तिः स्थात् तिन्नवृत्त्यर्थमक्षमक्षमिति वीप्सा—समस्तेन्द्रि-

पश्चिका यानराष्ट्रार्थ कृता । कृगतिप्रादय इति प्रादिश्मास — N. Kandali p. 188. Panjikā P. 75 b gives the reason why the word प्रत्यक्षम् should not be taken as an अन्ययीमान compound. "नपुंसकिन्द्रं स्यात् ततश्च प्रत्यक्षा चुद्धिः प्रत्यक्षी घट इति न स्यात् " etc.—Panjikā, following Nyāyakandalı: "प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षिमत्यनेनास्याभिष्येतिहन्ता प्रत्यक्षं ज्ञानं प्रत्यक्षा चुद्धिः प्रत्यक्षः प्रत्ययः ।. That is to say, it should be expounded as an adjective and not as an adverb. (In Panjikā p. 76 1. 2 read प्राप्तापक्षालेमतिसमारेष्ट्र).

न्या प्र. वृ. तत्र नामकल्पना यथा...दण्डीति—cf. "यहच्छाशब्देषु हि नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उच्यते P. 35, डित्येति । जातिशब्देषु जात्या गीरयमिति । गुणशब्देषु गुणेन शुक्त इति । क्रियाशब्देषु क्रियया ll. 12–15 पाचक इति । द्रव्यशब्देषु द्रब्येण दण्डीति "--N. V. T.-Tıkā (p. 102)

न्या. प्र. वृ. न हार्षे शन्दा सन्ति etc — (N. Pr. Vrtti ) Explained in the Panjikā-P. 35, l. 16. The relation of अर्थ to शब्द is not a causal relation, nor is it one of indentity. "अयमाभिप्राय--द्विविधो १६ सवन्यः सौगतानां तादातम्य-रुक्षणस्तद्वरासि-पञ्जिका P. 76b. लक्षणश्च । तत्र तादातम्यलक्षणो वृक्षात्वर्शिशपात्वयोरिव । तदुत्पत्तिलक्षणस्त्वप्तिघूमयोरिव "— Panjika. The Panjika then disposes of the two alternatives as impossible in the case of शब्द and अर्थ on the ground that if a word were the same as the external reality one may utter the word 'मोदक' and have his mouth filled with it! and if either of the two were the cause of the other, the word 'gold' would create real gold and thus make the whole world rich, or there could be no such words as राम and राजण since the real persons are dead and gone! So the necessary connection between शब्द and अर्थ being thus denied, it is easy to see how a प्रत्यक्ष into which शब्द does not enter is possible. शब्दाकारस्य " हाने ऽप्रतिमासना निर्विक ल्पक मेव प्रत्यक्षं प्रमाणम् । प्रत्यक्षपृष्ठमावी त विकल्पो गृहीतग्राहित्वादप्रमाणम् (Pañjılā p 77 l 1) Recall "अनिधिगतार्थ-पञ्जिका गन्तु प्रमाणम् "—the Mîmāmsā definition of प्रमाण—In 1 6 of p. 77. P. 77a. read तस्य परामशे संस्पर्शः ।, and in l. 7, तावददुष्ट . The Paniika. while endorsing the तत्त्वस्व of the Vrttikara, makes an attempt to justify the अव्ययोभाव of the 'सूत्रकार' (N. Praves'a) also. प्रत्यक्षज्ञानहेतुत्वात् &c -Reason for the double meaning ( झान and विपय ) of the word प्रत्यक्ष.

न्या. प्र. वृ. आह—यथेन्द्रियसामध्योत् &c.—Question: The object (विषय) is as P 35, much a cause of the knowledge as the sense (इन्द्रिय). Why ll 19-20 should, then, the knowledge be characterised by the sense and not by the object, and thus called 'प्रत्यक्षम् '? Answer: In this

particular variety of knowledge, the variety is particularly characterised by the operation of sense ( अवाधारणकारण ), while the object is common to this and other varieties ( साधारणकारण ). The Vrttikara observes " असाधारणत्वात् इन्द्रियस्य साधारणत्वत्वाच्यार्थस्य " and explains: " इन्द्रियमिन्द्रियविज्ञानस्येव हेतुरित्यसाधारणम् । अर्थस्तु मनोविज्ञानस्यापीति साधारणः"

- न्या. प. वृ. " उत्ते च भटन्तेन etc." a passage which I have not been able to P. 35, 1 23 trace so far. Is this anustubh verse from the P. Samuccaya of Dinnāga? Cf. "य त्र यक्षस्यासाघारणं कारणं तद्भिधीयते, न पुनः साधारणं कारणं निवर्त्यते "-N. Vārtika Ben. ed. p. 32. For "तथा क्षिति-सिललपवनादीन्यपि सन्ति यवाङ्गरोत्पत्ती &c. कारणानि Cf. सावारण तद्वयपदेशाभाग् भवति । तदाथा-श्रृत्वादिकारणसंनिधानात् प्रादर्भवनपूरो नर्त्वोदिभिर्ध्यपिद्यते अपि त्वसाधारणेन बीजेन व्यपिद्यते यवाहुर इति, तपेहापीत्य-देल: "-N. Vārtika Ben ed p. 32. Mark that the same illustration is given by both the Nyāyavārtika and the Panjikā—a fact which indicates that the logical studies of the age were carried on together by the followers of different religious.
  - 1. 24. आह मनोविज्ञानाद्यपि &c. The point of the objection is explained clearly in the Panjika: "अक्षेन्येपदेशादक्षाश्चितस्येव प्रहणात् ततद्याक्षाश्चितस्य प्रत्यक्षशब्दवाच्यता स्यात् न मनोविज्ञान-स्वसंवेदि—योगिष्ठानानाम्। P. 77 b तेपामक्षानाश्चयत्वात्। तेपां चाप्रहणेऽच्यापि लक्षण स्यात्।" The kinds of ह्यान which would be illegitimately excluded are: मनोविज्ञान, स्वसंवेदिज्ञान, and योगिज्ञान none of which is dependent upon इन्द्रिय. These three are thus described in the N. Bindu: "तत् [प्रत्यक्षं] चतुर्विचम्-इन्द्रियह्यानम् स्वविषयानन्तरिवषयसह शरिणेन्द्रियह्यानेन समनन्तरप्रत्येयन जनितं तन्मनोविज्ञानम्— ९ सर्विचत्त्वैत्तानामाहमस्वेदनम्—१० मूर्तार्थमावनाप्रकर्षपर्यन्तजं योगिष्ठानं चेति—११".

उच्यत इत्यादि—Answer: These three are included by virtue of the words "यन्ज्ञानमर्थं रूपादी"=अर्थसाझात्कारि (अर्थपरिच्छेदकत्वेन साझात्करोति यन्ज्ञानम्—Pañjıkā). If you still urge that मनोविज्ञान though अर्थसाझात्कारि is not इन्त्रियज ('अक्षमक्षं प्रति वर्तते-') our reply will be that the author is defining here लैकिक प्रत्यक्ष only.

न्या. प्र. अनुमानं लिङ्गाद्धेदर्शनम् — लिङ्ग ' is thus explained etymologically in P. 7, 1. 15 the Panjikā: ' लिङ्गयते गम्यतेऽनेन अर्थ इति लिङ्गम् । (2) लीनमर्थे गमयते।ति न्या. प्र. वृ. वा लिङ्गम् । 'अर्थ ' is that which is reached by means of the लिङ्गा P. 86, 113⋅10 (तस्माद्येते इत्ययों वसादि: — Panjikā) द्धिः दर्शनम् , झानम् .

पित्रका त्रिह्ममुक्तम् -- See supra न्या. प्र. p. 1 ll. 8-9 and notes thereon. हपशब्दो P. 78. व्हमणवाची (Pañjikā) तहमात् N. Pr. P. 7 l. 16)=त्रिह्मात् विद्वात् (N. Pr. Vṛtti P. 36 l 4) अनुमेथेऽर्थे (N. Pr. p. 7 l. 16=वर्मीविशिष्टे धर्मिण (N. Pr. Vṛtti P. 36 l.4) Recall the definition of पक्ष in Buddhist logic, and earlier still in the Nyāyasūtra-Bhāsya of Vātsyayana where साध्य i c. the matter to be proved is viewed in two ways साध्यं च द्विविधं धर्मिविशिष्टो वा धर्म शब्दस्यानित्यत्वं, धर्मिविशिष्टो वा धर्मी अनित्य शब्द इति।"

पिञ्चका The Panjika prefaces this section with a short note on P. 78 a. the difference between स्वार्योनुमान and परार्थानुमान—" शहासमकत्वाद परप्रतिपत्तिनियन्यनं परार्थमुच्यते । स्वप्रतिपत्तिनियन्यनं तु ज्ञानात्मक स्वार्थम् " This is an important difference viz., that परार्थ अनुमान 1s शब्दात्मक, since it consists of (verbal) propositions, while स्वार्थोनुमान is ज्ञानात्मक, consisting of a (mental) judgment. But it is pointed out that some persons cannot think without words, in which case the judgment becomes a proposition. This is admitted. Consequently the difference between the two is that the परार्थोनुमान is always शब्दात्मक while the स्वार्थोनुमान may be ज्ञानात्मक as well as शब्दात्मक (आत्मश्रतिपत्तये सर्वदेव यदुपयुज्यते तत्स्वार्थमुच्यते । शब्दात्मकं त्वात्मश्रतिपत्तये न सर्वदोपयुज्यते किंतु परार्थमिप तदुचार्यते ।).

पिञ्जिका तदय भावार्थ — First. the nature of the अनुमानज्ञान, and afterwards P. 78 b its two steps are described. These are (1) लिङ्ग्र ज्ञान and (2) लिङ्ग्रात् लिङ्ग्र ज्ञान. The former is of the general kind (तामान्येन साध्या विनाभावित्वस्मरणज्ञान यत्तालिङ्ग्र ज्ञानम्—यथा धूम प्रत्यक्षेण ग्रहीत्वा सर्वत्रायं विद्वाच इति स्मरणम्), the latter is particular (विशिष्टदेशादिसवन्धेन यदुदेति यथाऽत्रायं धूमो विद्वाच इति वाह्वरत्रास्तीति विह्वविशेषज्ञान तिल्लिङ्ग्र ज्ञानम्) Inference consists in this application of the general truth to the particular case (तथा स्वभावहेताविष प्रथमं साध्यानन्तरीयकं साधन स्मतिव्यम् । यथा कृतकत्व नामानित्य- त्वस्वभावमिति । तदेतत्तामान्यस्मरणं लिङ्ग्र ज्ञानं सामान्येन स्मृतमर्थे प्रविशेषे यदा थोजयित ययेदमिष कृतकत्वं शब्दे वर्तमानमित्यस्वमावमेविति तदा विशिष्टस्य शब्दगत्तकत्वस्यानित्य- त्वस्वभावस्मरणमनुमानज्ञानम् ).

न्या. प्र.वृ. Read—°मुत्पद्यते । किंविशिष्टम् १ । उदाहरणद्वयं तु—The Vrtti explains the P. 36 l. 5. point of giving two illustrations ( see न्या. प्र. वृ. P. 7 ll 16-17— "16. अमिरत्र, अनित्य शब्द इति वा ).

पित्रका. One of them is a कार्यहेत and the other स्वभावहेत. वस्तुसाधनं—वस्तुन: P. 78 b सत्ताया विवेरिति यावत्। साधनं सिद्धिनिश्चयो भवति यकाभ्यां, तो वस्तुसाधने वस्तुगमको—

The third—called अनुपलम्मेहतु is a प्रतिवेषहेतु, not a विधिहेतु i. e. negative, not positive. Here only two are mentioned; because, after all अभाव (negation) is nothing and अनुपलम्म can be brought under स्वभाव॰ (केवलं मूतलं तज्ज्ञानं च घटाभावस्य स्वभ्यं नाररो भावः कथित् इत्यतः स्वभावहेतुरेवायम् । अत इहानेनोहोन स्वभावहेतावन्तर्भावं कृत्वा हेतुद्वयस्य कार्यस्वभावाख्यस्य चर्चनं कृतमिति ।)

फलं कार्यम् । अधिगमरूपत्वात् . (न्या. प्र. वृ.) The point here discussed is—what न्या. प्र. P. 7. precisely is the प्रमाण (करण) and what its फल? In प्रत्यक्ष ll. 17-18 the Mimāmsakas and the Naivāvikas hold, says the Panjikā, that इन्द्रिय, or the contact of the इन्द्रिय with the अर्थ, or that of न्या भ. वू. P. 36. मनस् with the इन्द्रिय, is the प्रमाण (प्रमाकरण) cf. " ज्ञानाकरणकं and अर्थशान and consequent 11 8-20. ज्ञानं प्रत्यक्षम् "—Muktāvali &c: पञ्जिका हानोपादान of the अर्थ is the फल (Read हानोपादानादिकं P. 79. type). As regards अनुमान, they hold that शिक्ष is the प्रमाण (प्रमाकरण) and ज्ञान the फल, or ज्ञान is the प्रमाण and हानोपादान is the फल (see Tarkabhāsā). To this the author of the Nyāyapraves's has given a reply in one word " अधिगमह्यत्वाद ( उभयत्र तदेव ज्ञानं फलमधिगमरूपत्वात् । ( N. Praves'a ). This is clearly explained in the Vrtti (P. 36 ll. 8-11.)

न्या. प व. अधिगमस्पत्वात्—The प्रमाणज्ञान—प्रत्यक्ष or अनुमान—is itself a determination of the nature of the object, which is thus the फल also. P. 36, ( अधिगमः परिच्छेदः...परिच्छेदस्यमेव झानमुत्यद्यते । न च परिच्छेदादृते अन्यज्ज्ञानं फलम् । ) ll. 8·11. As the Panjika explains:—" तदेव ज्ञानमर्थपरि च्छितिरूपं प्रमाणफलम् ।..... परिच्छेदरूपमेवार्थप्रतिपीतिं जनयदेव सञ्ज्ञानमुत्यवते । न वार्थपरिच्छितिरूपाज्ज्ञानात् फलं पृथक् किंचिदिस्ति । ...... अर्थपरिच्छेदं विनाऽन्यद्भिन्नं ज्ञानस्यार्थपरिच्छित्तिरूपस्य फलमिस्येव न. किंतु तदेव परिच्छितिरूपं ज्ञानं फलम्। ". The view that हानोपादानदिक is the ulterior फल is rejected in the Vrtti on the ground " भिन्नाधिकरण. स्वात "-which is thus explained in the Panjika: भिनमधिकरण-माश्रयो यस्य फलस्य वसया... भयमर्थः-- ज्ञानाद्यतिरिक्तं यशुच्यते फलं हानीपादानादिकं तदा तत्कलं प्रमाद्वरेव स्यान्न ज्ञानस्य । तथाहि झानेन प्रदर्शितेऽर्थे हानादिकं तद्विषये परुषस्यैवोपजायते अतो हानादिकस्य भिन्नाश्रयत्वात् न फलतं मन्तम्यम्।" The text of the Pañjikā (1.9 from the bottom) is corrupt. It can be corrected by giving it a little thought, but it is immaterial for our purpose. The author's view is thus summed up: - स्वविषयजनकले सति समाप्तः प्रमाणम्यापारः ।...परिच्छितिरेव फर्ल न हानादिकार.

P.36 than प्रत्यक्ष and अनुमान themselves, प्रत्यक्ष and अनुमान would lll 11-12 cease to be प्रमाणs also; for, a करण is a करण only if there is a फल of it—the two being correlative, तद्भावामिमतयोः etc=प्रमाणत्वेनामिमतयोः प्रत्यक्षानुमानयोः फल्प्रतात् i.e. प्रत्यक्ष and अनुमान which you have accepted as प्रमाणs you now propose to regard as फल also, thereby dislodging them from the position of प्रमाणs; and once there is no प्रमाण there is no फल of the प्रमाण also (प्रमाणाभावे च तरफल्प्रयाप्यभावः) In l. 7 from the bottom of P. 79 of the Panjikā, read प्रमाणभावेनाभिमतयोः for प्रमाणाभावेनाभिमतयोः which is an obvious misprint.

न्या. प्र. P. 7 ll 14-19 न्या. प्र वृ. P. 36, ll 13-20 सन्यापारवत्स्याते प्रमाणत्वम् -- The whole process of knowledge reaching as far as and including the फल is प्रमाण. This is clearly explained in the Vrtti: " सह व्यापारेण......सद्व्यापारवती. " विषयप्रहण is the 'ब्यापार '. 'सब्यापार' is the त्रमाण, whose function it is to apprehend an object. ' सञ्यापारवता '—that is, possessed of the functioning प्रमाण is the स्याति or knowledge ( प्रतीति ), which is at the same time प्रमाण also. As the Vrtti sums up: विषयाकारं झानमुत्पद्यमानं विषयं गृह्यदेवोत्पवते इति प्रतीते प्राहकाकारस्य प्रमाणता—i. e. the ज्ञान possesses the form of the विषय, and where it comes into existence it comes possessed of the form of that विषय (not that it is in itself formless, and becomes possessed of the form of the विषय afterwards); thus the form which is essential in the ज्ञान is the प्रमाण which proves the particular truth of the ज्ञान. It is thus both the प्रमाण and the फल. This epistemological theory of the Buddhists is known as the साकारज्ञानवाद. The Vrtti knows of a slight variant of सन्यापार—viz. 'सहपापार' in the text of other commentators " अन्य तु... which is explained as follows: संश्रासी ब्यापारः सद्वयापारं --- a good ब्यापार, such as is प्रमाणव्यवस्थाकारिन्, that is, capable of distinguishing truth from error. The स्याति which possesses such a good ब्यापार is सद्व्यापारवती (त-) ह्याति. Note this as one more passage which shows that the Vrtti of इतिसह is not the only or even the earliest commentary on the Nyayaprayes's.

पञ्जिका P 79b. P. 80a. व्यापारो नाम etc.—The function of the प्रमाण is to apprehend the object (व्यापारो नाम प्रमाणस्य नीलप्रदिवस्तुप्राहकत्वम् ). The प्रमाण which so functions has a स्थाति or प्रतीति which consists of its resemblance with the object, for a झान or स्थाति or प्रतीति is a copy of the object

(ञ्यापारयुक्तस्य प्रमाणस्य यका (=या) ख्यातिः प्रतीतिः अर्थसाद्दश्यं ज्ञानस्यार्थाकारता. When the विषय of a ज्ञान possesses the form of the object which is before us, that ज्ञान is प्रमाण (विषयस्य अर्थाकारो यस्य ज्ञानस्य तत्तया—i.e प्रमाणम्) Read in l. 3 from the bottom of p. 79 of the Pañjikā "अर्थे गृह्णातीति प्राहकं प्रत्यक्षादिज्ञानम्। तस्याकारः साद्दरमर्थेन सह। तस्य कोऽर्थः ! अर्थे गृह्णातीति प्राहकं प्रत्यक्षादिज्ञानम्। तस्याकारः साद्दरमर्थेन सह। तस्य कोऽर्थः ! अर्थेन सह यत् प्राहकसाद्धयं तस्य प्रमाणता " that is, यस्माद्विपयाद्विज्ञानमुदेति तद्विपय सद्दर्गने तद्भवतिः consequently अर्थसारूप्यमस्य प्रमाणमर्थपि च्छित्तिश्च परुम् " Note the epistemological realism of the Pañjikā.

कलपनाज्ञानं &c —The 'कलपनाज्ञान' That is, determinate know-न्या प्र. P. 7. ledge does not refer to the thing itself—the 'स्वलक्षण'— 11 19-21 but to its generic character i. e. the सामान्यलक्षण. matter of fact it is the ' स्वलक्षण '-the particular-that is प्रत्यक्ष, and not सामान्यलक्षण. Consequently, the so called सामान्यलक्षण—that is, कलूपनाज्ञान—is प्रत्यक्षाभास, inasmuchas प्रत्यक्ष is possible of the स्वलक्ष्ण only. ( यज्ज्ञानं घट पट इति वा विकलपयत समुत्वचते तदर्थस्वलक्षणाविषयत्वात् प्रत्यक्षाभासम्—Better read स्वलक्षणाविषयत्वात् as printed in the Vrtti (121) for स्वलक्षणाविषयत्वात् as printed in the N. Praves'a and the Panjika. It means: Inasmuchas it does not refer to the स्वलक्षण which is the real अर्थ (object.) of प्रत्यक्ष. With the other reading स्वलक्षणविषयत्वात the argument The कल्पनाज्ञान in as much as it is referred to the स्वलक्षणwill be which is not its real object—is त्रत्यक्षामास.

न्या. प्र. वृ. The Vrtti reads शदारोपितमुत्तवते (11.23.24) which may be its P. 36. reading of the N. Pr. for the 'समुत्तवते' of our text; or it may be its explanation of 'समुत्तवते'. For 'शब्दारोपितं' the Panjika reads 'शब्दारूपित'—अर्थान्तरे—सामान्यलक्षण—The real अर्थ or विषय of प्रत्यक्ष is स्वलक्षण 'अर्थान्तर' is that which is other than स्वलक्षण that is, सामायलक्षण.

For the 'ब्रहणवाक्य' of the Vrtti, p. 36, l. 21, Panjikā reads 'ब्रहणकवाक्यं (संपिण्डितार्थ-प्राहकवाक्यम् ) with no difference in sense.

पञ्चिका सनेन च प्रत्यक्षपृष्ठभाविनो.... गृहीतम्राहित्वात् (read म्राहित्वात् or माहकत्वात् )—
P. 80 ab Inasmuchas the perception refers to the object which had already been apprehended in sensation, it is गृहीतमाहि and consequently अप्रमाण. अनुमानविकल्पस्तु—While कल्पना or विकल्प in प्रयस्त turns it into प्रत्यक्षाभास, the case is different with अनुमान.
In अनुमान, the सामान्यमहण which is involved in the कल्पना is

applied to the particular case in hand, and so far it is a new fact which it brings to light (तत्तदेशसंबिग्वतयाऽनीधगतमेत्र गृहाते इति गृहीत आहित्वासावात तद्विषयी विकल्प. प्रमाणम्) Note, however, that, this point of view implies the reality of सामान्य and to this extent the logic of the Buddhist conflicts with his metaphysics.

च्या प्र. हेत्वाभासपूर्वक ज्ञानमनुमानाभासम्—The Panjikā supplies the reason why P. 7 हेत्वाभास alone is mentioned and not दृष्टान्ताभास, viz, स्वाधोनुमानज्ञानं च्या. प्र. वृ. हेतुपूर्वकमेव भवति. पूर्वशब्दः कारणपर्यायः (Panjikā). Read "ततो हेत्वाभास । 1121-22 प्रवे कारणं यस्य ज्ञानस्य तत्तथा." पश्चिका. P. 80 b

न्या. प्र. तस्मायदनुमेयेऽर्थे—Read the Panjikā on this as follows —असिद्धादीनां P 8, l. 1. स्वरूपं तिहमन्निमेन्नो क्षेत्र प्रमाता । तस्यास्मिन्नर्थे (instead of तस्यायमर्थो) व्युत्पनस्य न्या प्र. वृ. हेस्वाभासश्रावणसद्दर्शनान्तरं यन्ज्ञानमुत्पद्यते तदनुमानाभासम् । अनुमेयेऽर्थे (N. Pr.)= P. 37, धर्मविशिष्टे धर्मिणि (Vrtti) अन्युत्पनस्य (N. Pr.)=असिद्धादिस्वरूपानभिन्नस्य. । 11 2-4.

न्या. प्र. साधनदेखि द्वापानि—Here begins the last paragraph which P. 8, 1.3 deals with दूवण (Vide Fundamental Verse "साधनं दूषण" etc.), the only subject which remained to be treated (उक्तशेपम्—Vrtti.)

न्या. प्र. वृ. Here, first of all is mentioned the विषय of दूषण. In this P. 37, l. 4. connection the Panjikā points out that the word साधन in the पञ्जिका. text stands for साधनाभास. (साधनाभासे साधनशब्दमुपचर्य.....ततन्त्र दूप्रण-P. 80 b रुक्षणे सर्वत्र साधनशब्देन साधनाभासमेव वाच्यम्—Panjikā).

न्या प्र. वृ. वहुवचननिर्देशः—The N. Pr says 'दूषणानि' instead of 'दूषणम्' in the P 37, 1. 5 difinition. This is to indicate, that there can be more दूषण पित्रका. than one in a single प्रयोग of अनुमान (न केवलं सामान्येनाशुद्धः प्रयोग P. 80 b. एकमेव दूषण भवति । किं तु प्रयोगेऽशुद्धे यावन्तः प्रतिष्ठादोषदृष्टास्तावन्त्येव तहोषोद्भावनानि पृथग् दूषण नि—etc. Pasijikā) In the Pasijikā, read साधनदोषो न्यूनल्वम् । सामान्येति । as texts of the न्या. प्र. and न्या. प्र. वृ.

न्या. प्र. वृ सामान्येन विशेषमाह—First the author of the N. Pr. mentions P. 37 ll 6-9 साधनदोष generally, and next its particular varieties viz. पक्षदोष, हेतुदोष, and दश्यन्तदोष.

पंजिका न्यून्तम् (N. Pr. p. 8, l. 4)=पक्षायवयवानां ययोक्तलक्षणरिहतत्वं प्रमाणबाधितत्विमिति P. 80 b प्रमाणबाधितत्विमिति यावत्। (Pañjikā 80 b.) अयमर्थं साधनवाक्य &c.—The

vice in the opponent's argument may be pointed in a general way (सामान्येन) such as, whether it exceeds or falls short of the requirements of a valid inference; or, the critic may proceed to specify the vice (विशेषतः), and say whether it contains a पक्षदोष, or a हेतुदोष or a ह्यान्तदोष. Further, its particular variety may also be mentioned.

न्या. प्र. पक्षदोष etc.--The reader may recall the दोषs defined, illustrated P. 8, ll 4-6, and discussed above in the N. Praves'a.

न्या. प्र. तस्योद्धावनं etc—Not only उद्घावन, but the उद्घावन (=प्रकाशन) which is P. 8, ll 6 8, also प्राश्चिकप्रत्यायन. (N. Pr. Vṛtti P 37, l. 10.). The latter न्या. प्र. वृ. is thus explained in the Pañjikā: प्राश्चिका. प्रत्याय्यन्ते अवबोध्यन्ते P. 37, l. 10. प्रत्यक्षविरुद्धत्वादिकं वायु( वायु°—a misprint )—पन्यस्तमर्थे येन वचनजातेन पिलका. प्रतिवायुपन्यस्तेन तत्प्राश्चिरुप्प्रत्यायनम् Further, the Pañjikā explains why P. 80 b, mere उद्धावन is not enough "नत्द्धावनमात्रमेवेति नजु etc" दूषणम्— 81 a. दूषणजाति.—जातावेकवचनम् ( Pañjikā).

न्या. प्र. अभूतसाधनदोषोद्भावनानि दूषणाभासानि—The definition of दूषणाभास. P. 8, 11 7-8.

न्या. प्र. वृ. For जातिदूषणानि read जातित्वादूषणानि—as found in the Panjika, and P. 37 l. 13 the same is explained as follows: जातिशब्द साहस्यवचनस्ततो दूषणणाहस्यात् पश्चिका सम्यक्षाधेनऽविद्यमानाधिद्धतादिदोषोद्धावन (not °ना as printed) वचनानि दूषणाभा- P. 81 b सानि।

अत्र भर्ट प्राह—Kumārila Bhatta holds that शब्द is नित्य, and con-पञ्जिका sequently he attacks the argument of the शब्दानित्यताबादिन् (the P. 81 b Buddhist, the Naiyayika etc.), viz यतक्रतकं तदनित्यं यथा घट तथा च शब्द as follows by raising a dilemma or trilemma (1) Is इतकल which is advanced as a हेतु ' शब्दगतम् ' ? If so, it is असाधारण अनैका-न्तिक, being found only in the पक्ष. (2) Is the कृतकत्व 'घटगतम्'? If so, this कृतकत्व is confined to घट (the दशन्त) and not found in शब्द, consequently it is असिद्ध. (3) Is the कृतकल 'उमयगतम्'? Impossible, for मूर्त (e. g. घट ) and अमूर्त (e g. शब्द ) cannot possess the same धर्म. This criticism which Kumārila Bhatta has directed against the Buddhist is a mere दूषणासास-false criticism For such a criticism could be directed even against an अनुमान which is universally acknowledged to be valid viz. अमिरन, धूमात् यथा महानसे. Thus:—Is the धूम which is advanced here as a हेर्नु the धूम on the mountain ? or (2) Is it the धूम in the kitchen ?

In the former cese, it would be असाधारण अनैकान्तिक being found only in the पक्ष. In the latter, it would be असिद्ध, being not found in the पक्ष ( निह अन्यधमों इन्यत्र वर्तते ।.)

प्या. प. संपूर्ण साधने &c.—Particular cases of दूषणामास are: (1) संपूर्ण साधने P. 8. न्यूनत्ववचनम् (न्यूनिमद्भित्येवंभूतम्—Vrttı) (2) अदुष्टपक्षे पक्षदोषवचनम् (3) सिद्धहे- ति इंडिस्ट हेतुकं वचनम् (4) एकान्तहेतुकं इत्रहेनकान्तहेतुकं वचनम्(5) अविरद्धहेतुकं विरद्ध हेतुकं वचनम् and (6) अदुष्टर्धान्ते दुष्टर्धान्तदोषवचनम्. No (1) is a fallacious allegation of a general character regarding the component parts of an Inference; No (2) is a fallacious allegation of that is पक्षामास, that is, प्रतिष्ठादोष ; Nos (3), (4), and (5) are fallacious allegations of हेत्वामास and No (6) is a fallacious allegation of र्धान्तामास.

न्या. प्र पदार्थमात्रमाह्यातमादौ दिङ्मात्रसिद्धये ।

P. 8 यात्र युक्तिरयुक्तिवं सान्यत्रसुविचारिता ॥

"Mr. Mironov suggests," says D. Keith, "in Dinmatrasiddhaye we have an allusion to Dinnaga's name, and he thinks this may be supposed by the fact that Haribhadra in his comment on anyatra writes Pramānasamucayādau" "The remark is specially apposite", Dr. Keith adds, "if the author really were Dinnaga.....nor is it quite legimate to pass over the possible play in dinmatrasiddhaye; it can carry no great weight, but it certainly improves Mr. Mironov's argument." If on other grounds it is necessary to doubt Dinnaga's authorship of the Nyāyapraves'a, neither of the two grounds above mentioned, viz, the word 'दिइ' in 'दिस्मात्रसिक्य' nor 'अन्यत्र '=' प्रमाणसम्बद्धार 'as explained by Haribharasūri will be a bar. (See Introduction, where the points are fully discussed).

आदी=प्रमाम In order that the reader may be just introduced to the subject before he reads the larger works such as प्रमाणसमुचय etc. न्यायप्रवेश, whosoever be its auther, may consequently supposed to be later than प्रमाणसमुचय.

न्या प्र वृ. दिङ्मात्रसिद्ये ज्ञायदिकात्रसिद्यर्थम् Mark that Haribhadrasūri—the P. 37 l 20. commentator—did not see any suggestion of the name of the author (दिङ्नाग) in the word 'दिङ्मात्रसिद्ये' Had he done so, as a commentator he vould not have failed to note it, as

Mallinātha has done in his commentry upon the famous line of the Meghadûta—दिङ्नागाना पथि परिहरन् स्थूल्हस्तावलेपान् । शिष्यहिता—This name of the commentary is in keeping with the purpose with which the Nyāyapraves'a(ka) was composed.

न्या. प्र. चृ In the copy of the न्या. प्र. चृत्ति supplied to me by my esteemed and learned friend Acārya S'ri Vijáya-Nemi-Sûri, there are a few verses appended at the end giving the diversity of opinion among different schools regarding the number of pramāṇas and the nature Reality:—" चार्वाकोऽध्यक्षमेकं, सुगतकणभुजौ सानुमानं, सशब्दं तद्दैतं पारमर्ष , सहितमुपमया तत्त्रयं चाक्षपाद. । अर्थापत्या प्रभाकृदै वदित च, निस्तिलं मन्यते भर एतत् साभावं, द्वे प्रमाणे जिनपितसमये स्पष्टताऽस्पष्टता च ॥ प्रत्यक्षमनुमानं च शाब्दं चोपमया सह । अर्थापत्तिसमये स्पष्टताऽस्पष्टता च ॥ प्रत्यक्षमनुमानं च शाब्दं चोपमया सह । अर्थापत्तिसमये षद् प्रमाणानि जैमिने ॥ जैनं मीमासक वौद्ध साख्यं गैवं च नास्तिकम् । स्वस्वतर्कविभेदेन जानीयाद्द्यानिन षद् ॥ परस्परिवानिर्लेठितक्षणक्षयि परमाणुलक्षणानि स्वलक्षणानि प्रमाणगोचरस्तात्त्वक इति बौद्धा, सामान्यविशेषात्मक विस्तिति मीमासका , परस्परिवानक्ती सामान्यविशेषाविति मैयायिकवैशेषिकौ, त्रिगुण्यरूपं सामान्यिमिति सांख्या, भूतचनुष्ट्यं प्रमाणभूमिरिति चार्वाकाः । "

पञ्चिता. स्वपरार्थ—Construe स्वपरार्थ स्पष्टा Elucidated for himself as well P. 81 b. as for others. Cf. 'स्वपरोपकारार्थे (p. 82). पिक्रमा—Generally explained as विषमपदमिक्षका (see p. 82). Philologically, however, it is पिक्रमा=1 Chapter, 2 Expository Note. प्रहरसस्ट्रेयुक्ता—Completed on the ninth day of the dark half of Phalguna, in the Anuradha naksatra, in the Vikrama Year 1169.

हति श्रीशीलमद्द &c —Composed by श्रीचन्द्रसूरि formerly known as पण्डितपार्श्वदेवगणि, pupil of श्रीमद्वनेश्वरसूरि, of good name, pupil of श्रीशीलमद्रसूरि.